

### DOTTORATO DI RICERCA IN STORIA DELL'ARTE

CICLO XXV

COORDINATORE Prof. Messina Maria Grazia

La fortuna critica della Transavanguardia Italiana nelle Americhe. Due esempi: New York e Santiago del Cile.

Settore Scientifico Disciplinare LART/03

Dottorando

Dott. De Girolamo Del Mauro

Zunino Vanette Valentina

Tutore

Prof. Messina Maria Grazia

Coordinatore

Prof. Messina Maria Grazia

firma)

Anni 2010 /2013

#### Ringraziamenti

Ai miei figli, Anna Caterina e Gianmarco, per rendere ogni singolo giorno un momento unico che vale la pena vivere.

A tutta la mia famiglia, per l'appoggio incondizionato che sempre mi ha fatto sentire e che ancora oggi mi da ogni volta che affronto una nuova avventura personale o professionale. Per avermi cullato in un fantastico ambiente italo-cileno che tanto ha influenzato le mie future decisioni.

Ai miei maestri.

In primo luogo alla Professoressa Maria Grazia Messina da lei ho appreso nel corso dei fantastici ed indimenticabili anni fiorentini, fondamentali lezioni accademiche ed umane. E non ho alcun dubbio che la passione per l'insegnamento sia germogliata in me grazie ai suoi straordinari insegnamenti.

Al Professor Giuliano Ercoli per avermi iniziato, quando ancora muovevo i primi passi da studente universitaria, al mondo della storia della critica d'arte.

Ai Professori Alberto Pérez Martinez e Francisco Brugnoli Bailoni, per i loro imprescindibili insegnamenti sulla storia dell'arte che ricordo impartiti con grande dedizione e impeccabile rigore accademico.

A Anna Mondavio (Addetta Culturale dell'Ambasciata italiana in Cile) per le numerose opportunità che mi ha concesso di esporre i miei studi con conferenze e corsi presso l'Istituto Italiano di Cultura e altre importanti istituzioni culturali cilene.

Alle Professoresse Mimi Marinovic e Silvia Rios, al Professor Romolo Trebbi del Treviggiano, ai colleghi Guillermo Machuca e Rodrigo Zuniga, per aver sempre creduto in me con pazienza, affetto e professionalitá.

Ai miei amici, il giornalista e critico d'arte Francesco Scagliola, le artiste Natalia Ortiz e Victoria Jiménez, oltre che per le risate, per i preziosi consigli e l'aiuto fondamentale durante il mio lavoro tesistico.

Alle biblioteche sparse tra Cile, Stati Uniti e Italia:

Tra di esse:

MOMA LIBRARIES MANHATTAN E QUEENS, MOMA ARCHIVES, NEW YORK PUBLIC LIBRARY, GUGGENHEIM ARCHIVES,

BIBLIOTECA NACIONAL, BIBLIOTECA MUSEO DE BELLAS ARTES, BIBLIOTECA UNIVERSIDAD DE CHILE (ARTES) BIBLIOTECA FAAD DIEGO PORTALES. BIBLIOTECA UNIVERSIDAD ALBERTO HURTADO.

E un ringraziamento speciale sia all'Università del Cile dove ho fatto i miei primi passi accademici che all'Università degli Studi di Firenze dove mi sono formata fino al giorno d'oggi.

Ringraziamenti anche al Governo del Cile, per la Borsa di Studio impartita da CONICYT, che mi ha permesso di proseguire il percorso dottorale.

| Indice                                                                                                       | 5   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Introduzione                                                                                                 | 7   |
| Capitolo 1                                                                                                   | 11  |
| Genealogia della Transavanguardia italiana                                                                   |     |
| Capitolo 2                                                                                                   | 27  |
| 1980/81 Letture germinali: una prima ricezione critica negli Stati Uniti                                     |     |
| Capitolo 3                                                                                                   | 67  |
| 1981/82 Le mostre collettive e la pittura come nuovo spirito del tempo: interve                              |     |
| Capitolo 4                                                                                                   | 93  |
| Formulazioni teoriche sulla pittura nella Post-modernità: Frederick Jame<br>Foster, Arthur Danto             |     |
| Capitolo 5                                                                                                   | 121 |
| Celebrities a Manhattan: il successo mondano dei transavanguardisti                                          |     |
| Capitolo 6                                                                                                   | 149 |
| Gli echi della Transavanguardia in Cile                                                                      |     |
| 6.1. Panorama storico-culturale delle arti visive in Cile tra gli anni '70 e '80                             |     |
| 6.2 Ricezione ed assimilazione della Transavanguardia italiana in Cile (triennio 1980-83)                    |     |
| 6.3 Due esempi dell'irruzione pittorica degli anni '80 in Cile:<br>Sammy Benmayor e Carlos Maturana (Bororo) |     |
| Conclusioni                                                                                                  | 189 |
| Appendice                                                                                                    |     |
| Illustrazioni                                                                                                | 203 |
| Bibliografia                                                                                                 | 441 |

#### Introduzione

Durante la mia esperienza di studentessa, prima, e di dottoranda, poi, presso la Facoltà di Lettere e Filosofia dell'Università di Firenze ho avuto la possibilità, in primo luogo, di riscoprire le mie radici culturali (la mia famiglia emigrò in Cile durante i grandi flussi migratori della prima metà del XX secolo.); e, in un secondo momento, di sviluppare una ricerca accademica nella quale potessi mescolare quelli che sono i miei interessi più prettamente professionali con un impulso dettato dalla passione che, ovviamente, mi lega tanto alla terra italiana e alle sue tradizioni socio-culturali, così come a quella americana (e quando dico "americana" mi riferisco al continente nella sua interezza dall'Alaska fino alla Terra del Fuoco).

A questo proposito sarà utile ripercorrere brevemente il cammino di ricerca accademica che mi ha portata a decidere di scrivere una tesi dal titolo *La fortuna critica della Transavanguardia italiana nelle Americhe. Due esempi: New York e Santiago del Cile.* 

Ho iniziato a studiare Storia dell'arte presso l'Universidad de Chile (Santiago) negli anni novanta, e già allora, spinta dall'interesse per le mie origini, mi appassionava l'arte italiana in tutte le sue declinazioni. È proprio per questo motivo che, terminati gli studi a Santiago, ho proseguito la mia carriera universitaria in Italia presso l'Università degli Studi di Firenze. È qui che ho avuto la possibilità di assistere alle lezioni dei corsi di Storia dell'arte contemporanea tenute dalla Professoressa Maria Grazia Messina, con la quale ho poi avuto la fortuna di poter avviare un percorso di ricerca: la tesi dal titolo *La fortuna critica di Robert Rauschenberg e Jasper Johns in Italia, anni 1952-64* fu per me la pietra miliare di tale percorso.

Una ricerca, come dicevo, che fin dai suoi inizi ha cercato di incrociare, in termini contemporanei, il mondo americano (in questo caso statunitense) con quello italiano. Si giunge dunque al lavoro che ho svolto durante gli ultimi anni: avanzando nel tempo verso gli anni ottanta, ho focalizzato il mio interesse sull'ultimo grande movimento

artistico italiano di fama internazionale, la Transavanguardia italiana. Credo, tuttavia, che sia fondamentale sottolineare che questa scelta non nasce dalla sola importanza della Transavanguardia all'interno dei confini italiani, ma soprattutto dal fatto che durante gli studi svolti in Cile e negli Stati Uniti ho voluto constatare quanto il movimento avesse attecchito anche a così tanti chilometri di distanza dal suo luogo di nascita.

In questo senso ho deciso di elaborare la mia tesi seguendo questa struttura:

La fortuna critica della Transavanguardia italiana nelle Americhe. Due esempi: New York (USA) e Santiago (Cile) si costruisce attraverso un percorso di sei capitoli: da una prima genealogia tesa a definire gli albori del fenomeno transavanguardista in Italia, fino ad arrivare all'indagine della ricezione della stessa; in primo luogo negli Stati Uniti (tappa fondamentale per la diffusione internazionale del movimento) e, successivamente, in Cile, passando per l'analisi di differenti posizioni critiche tra Europa e America.

Nello specifico riporto di seguito i titoli delle varie sezioni:

- I) Genealogia della Transavanguardia italiana
- II) 1980/81 Letture germinali: una prima ricezione critica negli Stati Uniti
- III) 1981/82 Le mostre collettive e la pittura come nuovo spirito del tempo: interventi critici
  - IV) Formulazioni teoriche sulla pittura nella Post-modernità: Frederick Jameson, Hal Foster. Arthur Danto
  - V) Celebrities a New York: il successo mondano dei transavanguardisti italiani
  - VI) Gli echi della Transavanguardia in Cile

Nel Capitolo I cercherò, come detto in precedenza, di procedere ad un iniziale inquadramento dell'esperienza transavanguardista in Italia attraverso una ricognizione del percorso compiuto dal movimento prendendo come punti di riferimento le principali mostre che via via fecero conoscere, e infine decretarono, il successo del gruppo in Italia e

in Europa. Ugualmente, farò riferimento agli inquadramenti critici affidati agli interventi in catalogo dei curatori delle mostre stesse o alle dichiarazioni di "poetica" contenute nei testi prodotti a stretto contatto con i momenti espositivi da Achille Bonito Oliva, il riconosciuto teorico del gruppo.

Nel Capitolo II l'intenzione è quella di inquadrare le recensioni o letture critiche sugli artisti della Transavanguardia italiana nell'ambito del fenomeno che vede la pittura come protagonista di questo periodo tanto in Europa come negli Stati Uniti. Ai pittori italiani, tedeschi e locali vengono dedicate a New York parole di consenso e di dissenso che innescano, a mio avviso, un' interessante riflessione sulle arti visive. Sono quelle che chiamo "Letture germinali" (1980-81); interventi dove, nella Maggior parte dei casi, si dedica ampio spazio a Chia, Clemente e Cucchi. Sono oltretutto i testi che definiscono le letture, che a posteriori, verranno riprese e ripetute più volte nelle recensioni di mostre o in articoli sui singoli artisti.

NelCapitoloIIImipropongodiseguirelosviluppodelfenomenotransavanguardista e la sua affermazione nel biennio 1981-82. Lo farò attraverso un'analisi dei contributi critici presenti nei cataloghi delle mostre che segnarono le tappe di tale percorso sia in Europa che negli Stati Uniti (nonché delle reazioni da essi suscitati). Sarà, credo, facile rendersi conto di due fenomeni fondamentali: in primo luogo, gli interventi in catalogo che esaminerò non nascondono il loro intento di "lancio", di sostegno e di supporto a un fenomeno nuovo che viene (più o meno polemicamente) contrapposto a una condizione precedente, contestata e superata grazie a una salutare reazione al suo dogmatico irrigidimento. In secondo luogo, emerge la volontà evidente di presentare tale fenomeno come attivo a livello internazionale, con l'ovvia conseguenza di scelte espositive che riuniscono artisti di varie nazionalità; uniti non in quanto adepti di un anonimo "International Style" ma in quanto mossi da un comune impulso alla pittura che non ne annulla le peculiarità nazionali. Sono queste due caratteristiche che consentono di presentare queste esposizioni come momenti di un percorso univoco.

Nel Capitolo IV, come suggerisce il titolo, cercherò di far luce sulle più generali formulazioni teoriche della Postmodernità. Postmodernità, infatti, diviene la parolachiave attorno a cui ruota il dibattito, compreso quello sul destino dell'arte. Postmodernità e postmoderno appaiono al contempo categorie di interpretazione sociologica ed estetica. E' in quest'ottica che mi è sembrato utile inserire l'analisi di tre importanti studiosi americani nelle cui opere l'esame critico di singoli artisti o movimenti è strettamente legato al tentativo di definire la nuova dimensione sociale, quella appunto postmoderna: mi riferisco a Frederic Jameson, Hal Foster e Arthur C. Danto.

Nel Capitolo V introdurrò invece il discorso – a mio avviso fondamentale per una comprensione completa della fortuna del fenomeno transavanguardista al di fuori dei confini italiani – relativo al successo mondano in termini di celebrità raggiunto da alcuni esponenti del movimento nell'effervescente contesto newyorchese dei primi anni '80.

Nel Capitolo VI, infine, indagherò quello che, a mio avviso, risulta essere uno dei più importanti poli sudamericani per quanto riguarda il lascito transavanguardista: in Cile, infatti, la Transavanguardia italiana lasciò un'impronta dalla quale nacque poi una fiorente produzione nazionale. La mia idea è dunque quella di ripercorrere le tappe di questo processo, focalizzando l'attenzione tanto sugli aspetti artistici, così come sui più generali fattori socio-culturali che resero possibile quest'esperienza.

# Capitolo I

## Genealogia della Transavanguardia italiana

In questo capitolo tenterò di definire le caratteristiche della Transavanguardia, seguendo un metodo basato nella ricognizione del percorso compiuto dal movimento al suo esordio. I punti di riferimento sono le principali mostre che via a via fecero conoscere gli artisti e infine decretarono il successo del gruppo in Italia e in Europa, e gli inquadramenti affidati agli interventi in catalogo dei curatori delle mostre stesse. Descriverò e analizzerò le dichiarazioni di "poetica", parola per altro sempre rifiutata dai transavanguardisti, contenute nei testi prodotti, a stretto contatto con i momenti espositivi, da Achille Bonito Oliva, il riconosciuto teorico del gruppo. Questa impostazione mi sembra la più adatta a un primo approccio al tema mentre le più vaste implicazioni teoriche connesse al rapporto tra la Transavanguardia e la cosiddetta "condizione postmoderna" verranno affrontate in un successivo capitolo dedicato ai tentativi condotti da alcuni critici americani (Frederic Jameson, Hal Foster, Arthur Danto) di indagare i rapporti tra estetica e postmodernità. Premetto un solo dato a indicare la necessità di questo allargamento: non è un caso che proprio nel 1979, anno cruciale nel percorso di identificazione della Transavanguardia, venga pubblicato il saggio che segnala l'ingresso delle società occidentali in una fase storica nuova: La condizione postmoderna di Jean Francois Lyotard. 1

Possiamo, per avviare questo procedimento conoscitivo "dall'interno", contare su un'utilissima guida, contenuta nell'intervento di Laura Cherubini, *Cronistoria*, contenuto nel catalogo della mostra *Transavanguardia* tenutasi a Milano (Palazzo Reale, Novembre 2011-Marzo 2012)². Si tratta infatti di una puntuale ricostruzione del percorso espositivo degli artisti transavanguardisti fra il 1978 e il 1984, cioè dalla "preistoria" del movimento fino alla sua definitiva affermazione internazionale.

Il percorso prende avvio per iniziativa di due coraggiosi galleristi: Emilio Mazzoli

<sup>1</sup> La condition postmoderne, è pubblicat a Parigi nel 1979 e tradotto in italiano con il titolo La condizione postmoderna da Feltrinelli editori a Milano nell'anno 1983.

<sup>2</sup> L.Cherubini, *Cronostoria*, in *Transavanguardia* (Catalogo della mostra, Milano, Palazzo Reale, 24 Novembre 2011 - 4 Marzo 2012), Milano, Skira, 2011, pp.320-340

e Gian Enzo Sperone. E' proprio Mazzoli a curare la pubblicazione di quello che si può considerare il primo testo teorico del gruppo: Tre o quattro artisti secchi<sup>3</sup> e soprattutto a far da tramite per la prima importante sortita all'estero di alcuni dei futuri transavanguardisti. Si tratta della mostra che si apre a Colonia il 21 Giugno del 1979 nella galleria di Paul Maenz col titolo Arte Cifra sottotitolata Licht und Honig Kampf und Dreck. Vengono presentati sei artisti italiani: Sandro Chia, Francesco Clemente, Nicola De Maria, Mimmo Paladino, Nino Longobardi ed Ernesto Tatafiore. Fra questi i primi quattro entreranno a far parte insieme a Cucchi del quintetto che costituirà la "squadra" transavanguardista. Questa mostra segna una tappa molto importante nel cammino del movimento non solo perché ne avvia l'esordio europeo ma anche perché è accompagnata da una presentazione del curatore Wolfang Max Faust che propone un'interpretazione di notevole impatto critico da cui le successive elaborazioni non prescinderanno<sup>4</sup>. Riassumiamone i punti fondamentali evidenziando le opposizioni che li costituiscono: innanzi tutto il non costituirsi di questi artisti in un gruppo ed il conseguente rifiuto di considerarsi una Nuova-avanguardia denotando un'opposizione con le avanguardie storiche. Quindi l'emergere di un "soggettivismo estremo" nel "volgersi verso la propria persona quale luogo e centro di partenza del proprio linguaggio". Questo percorso verso la soggettività va, secondo Faust, contestualizzato: esso nasce da una "latente coscienza della crisi", dalla sensazione della fine di un'epoca della storia mondiale, una crisi che si innesta sulla consapevolezza dei limiti dello sviluppo capitalistico, ma anche delle illusioni di un suo possibile rovesciamento<sup>5</sup>.

La parola chiave diventa "desiderio" come frutto di concatenazioni complesse e ambivalenti di cui Faust non nasconde i pericoli di atteggiamenti "regressivi". Sul più stretto terreno della storiografia artistica Faust stabilisce un'altra delle opposizioni fondanti delle teorie transavanguardistiche "in fieri": quella con l'Arte concettuale che aveva dominato gli anni sessanta e con la sua specifica configurazione italiana ovvero

<sup>3</sup> L.Cherubini, Op.cit, p. 331

W.M. Faust (8 Febbraio 1944 - 21 Novembre 1993) è stato uno storico dell'arte tedesco, sostenitore e promotore della pittura europea degli anni 1980. Direttore della rivista d'arte "Wolkenkratzer" (Grattacieli), edita a Francoforte tra il 1983 e 1989, Faust è stato in vita un attivo rappresentante della critica d'arte tedesca. Nel 1979 cura e da il nome alla mostra ed al saggio con cui saranno conosciuti all' inizio i pittori trans-avanguardisti, cioè *Arte Cifra*.

Questa critica della critica del capitalismo sarà quella che verrà in seguito sviluppata. I nuovi riferimenti, che come vedremo diventeranno anch'essi canonici per una nuova prospettiva di opposizione, sono indicati da Faust nei pensatori francesi: Michel Foucault, Gilles Deleuze e Fèlix Guattari.

l'Arte Povera<sup>6</sup>. "Concettualità" e "poverismo" sono infatti ancora legate a una prospettiva progressista e illuminista, anche se un "illuminismo poetico", guardano "in avanti", perseguono una "volontà di verità" che non cessa di postulare un utopico "telos". Verità e finalità rifiutate da questi artisti: all' "intenzionalità" si oppone l' "intensità", tutta giocata nel "qui ed ora" dell'investimento pulsionale, capace di suscitare flussi energetici.

A livello segnico loro strumento è la cifra. Ma che cosa intende Faust con "cifra"? Un segno che si pone al di là della tirannica antitesi fra mimetico e simbolico. "La cifra permette un'arte che non è né apparenza [...], né conoscenza nascosta [...] ma libero gioco di intensità e di ideali". Dobbiamo prendere in accurata e attenta considerazione questa definizione di Faust, vedremo, infatti, come questa componente ludica verrà ampiamente sottolineata da Achille Bonito Oliva e come, aspetto ancora più importante, questa libertà si traduca in immagini sconcertanti e sorprendenti che giocano con figurazioni oniriche ed esperienze quotidiane, con concetti artistici e con variazioni iconografiche. "Alla rigidità programmatica dell'arte concettuale l'Arte Cifra oppone opere in cui forme espressive esagerate si accompagnano a simboli resi convenzionali, elementi allegorici a gesti figurativi astratti", 8 è individuato qui un altro superamento: quello della antitesi astratto/figurativo.

Infine, concetto fra i più importanti, Faust indica l'aspetto che, nella sua inattualità, era destinato a suscitare in alcuni critici la più violenta opposizione: il ritorno alla pratica della pittura e del disegno. Disegnare e dipingere, la ripresa del rapporto artigianale con il materiale, permettono, secondo il critico, una spontaneità che in larga misura manca ai mezzi tecnici quali il video, il film o la fotografia. Contemporaneamente, questi procedimenti manuali permettono l'elaborazione di una produzione artistica che in un processo continuo, unisce tra loro testa e mano, sicché l'opera appare come un riflesso immediato di una coazione all'espressione. La guerra alla tradizione duchampiana era apertamente dichiarata.<sup>9</sup>

Nello scritto di Wolfang Max Faust sono, a mio avviso, già delineate, a tutti i livelli

<sup>6</sup> Un'opposizione che, come si vedrà, assume in Achille Bonito Oliva toni particolarmente aspri.

W.M. Faust, *Arte Cifra*, in *Transavanguardia*, Catalogo della mostra, Torino, Castello di Rivoli, Museo d'arte contemporanea, 13/11/2002-23/3/2003, Milano, Skira, 2002, p.300

<sup>8</sup> Ibidem

<sup>9</sup> Che questa tradizione basata sull'uso dei media tecnologici non sia stata affatto battuta e costretta in ritirata è ampiamente dimostrato dal catalogo della mostra *Vertigo il secolo di arte off-Media dal futurismo al web* curata da Germano Celant nel 2000.

socio-politici, culturali, estetico-formali, le categorie teoriche fondanti in cui si collocherà in maniera estesa e compiuta la Transavanguardia. Un'ultima considerazione: che Faust evochi a conclusione della sua pertinente analisi, come sfondo dell'Arte Cifra, strategie e aspetti delle politiche della sinistra italiana (terza via, femminismo, emancipazione delle minoranze)<sup>10</sup> appare atteggiamento dettato dalla cautela preventiva di chi teme di essere tacciato come reazionario, cosa che puntualmente avvenne. In questo senso, come cautela di critico d'arte, va interpretato secondo me il richiamo a Mario Merz, capofila dell'Arte Povera, come autore con cui l'Arte Cifra istituiva un confronto critico.<sup>11</sup>

La mostra di Colonia può essere considerata la riuscita entrata in scena europea di alcuni artisti destinati ad entrare stabilmente nel novero dei transavanguardisti. Come abbiamo visto Arte Cifra è il nome che Faust elabora per gli artisti in mostra, "Transavanguardia" è la definizione che venne coniata di lì a poco dal critico che diverrà il suo più acuto e appassionato sostenitore, Achille Bonito Oliva. La discesa in campo, con vasto spiegamento di forze, avviene con la pubblicazione dell'articolo *Trans-avanguardia* (destinato poi a scomparire) sul numero 92-93 dell'anno 1979 della rivista "Flash Art" [2].

L'articolo esce praticamente in concomitanza con una mostra chiamata *Opere fatte ad arte* presso il Palazzo di Città ad Acireale, che viene presentata dal 4 Novembre al 15 Dicembre 1979. Nella mostra si delimita il numero delle personalità artistiche che faranno parte stabilmente della Transavanguardia italiana: Sandro Chia, Francesco Clemente, Enzo Cucchi, Nicola De Maria e Mimmo Paladino.

Il testo può ben considerarsi il "manifesto" della Transavanguardia come movimento. Questa definizione che sarebbe certamente rifiutata dal critico poiché rimanda immediatamente alle pratiche delle avanguardie novecentesche, costituisce senza dubbio il punto di riferimento decisivo per l'approccio teorico al fenomeno. "Ancora oggi l'intervento, il cui ruolo fu anche quello di legittimare teoricamente l'incedere dei successivi eventi espositivi, viene indicato dalla critica quale espressione quintessenziale della ideologia artistica della Transavanguardia". <sup>13</sup>

Innanzi tutto quello che emerge fin dall'inizio è il tono di chi vuole proclamare una svolta ma, si badi bene, non in avanti, come proponeva l'avanguardia, bensì, all'indietro

<sup>10</sup> W.M. Faust, Op.cit., p. 303

<sup>11</sup> Anche se Faust non chiarisce i termini di questo confronto.

<sup>12</sup> A. Bonito Oliva, *La Trans-avanguardia italiana*, "Flash Art", n° 92-93, Milano, Politi Editore, Ottobre –Novembre, 1979

<sup>13</sup> F. Belloni, *La Mano Decapitata. Transavanguardia tra disegno e citazione*, Milano, Mondadori –Electa 2008, p. 60

verso le "ragioni costitutive" dell'opera artistica. E' la riconquista di un "pericoloso piacere": quello di "tenere le mani in pasta", di un movimento nomadico che rifiuta un approdo definitivo, che non si reprime davanti a niente, neppure davanti alla storia. Segue un attacco estremamente duro all' arte povera, almeno nelle sue espressioni teoriche, definita "repressiva e masochista", incapace di sottrarsi alla censura imposta dalla dominante psicoanalisi freudiana. Non "povera" ma "opulenta" deve essere l'arte, ricca cioè di quella materia immaginale che procede come un flusso, zigzagante e discontinuo. Tale flusso è ora sottratto a quella "coazione al nuovo" di cui l'avanguardia è stata vittima, prodotto di un "darwinismo linguistico" e di un evoluzionismo culturale perseguito con rigore puritano. A questa cattiva spinta in avanti la Transavanguardia oppone un percorso fatto di accelerazioni e rallentamenti, si volge ad un'autonoma evoluzione interna. Alle poetiche di gruppo si sostituisce la ricerca individuale come salutare antidoto ai sovrastanti sistemi a vocazione totalitaria: ideologie politiche, psicoanalisi, scienze. Di fronte all'austera immobilità del concetto produttivo, la Transavanguardia, afferma Achille Bonito Oliva, tende a far valere la soggettività dell'artista espressa attraverso le modalità interne del linguaggio: è, in sintesi, una "creatività nomade" che non rifugge dal ricorso alle tecniche tradizionali, alla manualità sperimentale al richiamo al patrimonio del passato.

Per questa arte vale l'affermazione di Nietzsche: "Zarathustra non vuole perdere nulla del passato dell'Umanità, vuole gettare ogni cosa nel crogiolo." Si tratta di una nuova temporalità estetica che conduce a non avere nostalgia di niente, in quanto tutto è continuamente raggiungibile senza più categorie gerarchiche di presente e passato, (come invece avveniva secondo la concezione lineare del tempo che era proprio delle avanguardie).<sup>14</sup>

La sintesi perfetta della posizione teorica espressa, può riassumersi in questa frase: "Trans-avanguardia significa assunzione di una posizione nomade che non aspetta nessun impegno definitivo, che non ha alcuna etica privilegiata se non quella di seguire i dettami di una temperatura mentale e materiale sincronica all'istantaneità dell'opera [..] l'arte degli anni settanta tende a riportare l'opera nel luogo di una contemplazione appagante, dove la lontananza mitica, la distanza della contemplazione, si carica di erotismo e di energia tutta promanante dall'intensità dell'opera". <sup>15</sup>

<sup>14</sup> Ivi, p.61

A. Bonito Oliva, *La Trans-avanguardia italiana*, "Flash Art", n° 92-93, Politi Editore, Milano, Ottobre –Novembre, 1979, p.92

Il movimento aveva ora un nome e i suoi componenti erano stati definitivamente individuati, infatti l'articolo si conclude con una rassegna critica dei cinque artisti che avevano esposto alla collettiva di Acireale, la sua piattaforma era ora definita, seppure in prima battuta, con notevole forza teorica. In linea con quanto detto ad apertura di capitolo non ne indagherò qui i presupposti estetico-filosofici, una sola anticipazione: non si può non avvertire nel testo di Achille Bonito Oliva la presenza di due autori in quegli anni assai in voga: G. Deleuze, il cui *L'anti-edipo* è del 1972, da cui proviene l'idea del liberatorio superamento del modello psicanalitico freudiano, nonché l'affermazione di una soggettività "nomade" o "rizomatica" e R. Barthes (*Il piacere del testo* è del 1973), da cui proviene l'idea della necessità di ristabilire un rapporto di piacere fra l'opera e il lettore o l'osservatore, un piacere che non nasca dalla percezione della "unicità" del segno, ma piuttosto da quella della pluralità di codici che intersecandosi ne determinano la forma. Ancora a Roland Barthes e in particolare al breve saggio *L'immaginazione del segno* comparso nel 1962 sulla rivista *Arguments*, rimanda la propensione transavanguardista verso una produzione di segni "metonimici" piuttosto che "metaforici".

Così strutturato il movimento poteva riprendere con nuovo impeto il suo percorso espositivo all'estero. Ciò avvenne nuovamente in Germania dove troviamo l'esistenza di fenomeni artistici affini. Artisti quali Anslem Kiefer, Georg Baselitz, Markus Lüpertz, A. R. Penck, e Jorg Immendorf, di una generazione più anziana rispetto ai trans-avanguardisti, e i cosidetti *Neuen Wilden* mostrano una produzione assimilabile a quella della Transavanguardia italiana. I cosiddetti "Nuovi Selvaggi" tra i quali Helmut Middendorf, Rainer Fetting, Salomé, e i pittori più anziani che vengono etichettati come neo-espressionisti, saranno spesso compagni di strada degli artisti italiani nelle mostre all'estero e in patria, proprio per le affinità e le scelte di mezzi di produzione, disegno e pittura, come per il contenuto visivo delle opere.

Si tratta di una mostra itinerante, le città in cui si espose furono Bonn, Wolfsburg, Groningen fra Gennaio e Luglio 1980. La mostra, esclusivamente dedicata al disegno, viene curata da Margarethe Joachimsen, autrice assieme a Wolfang Max Faust e Achille Bonito Oliva dei saggi raccolti nel catalogo. Vi compaiono appunto disegni di quattro dei cinque transavanguardisti: Chia, Clemente, Cucchi e Paladino, l'unico assente dunque è De Maria. La mostra reca l'inquietante ed enigmatico titolo *Die Enthauptete Hand* seguito dal più tranquillizzante sottotitolo *100 Zeichnungen aus Italien*. Tradotto in italiano, il

Dei *Neuen Wilden* e di Anselm Kiefer, in particolare, si è potuto scherzosamente parlare di una riedizione dell'Asse Roma-Berlino. Vedere a questo proposito: R. Barilli, *Prima e dopo il 2000*, Milano, Feltrinelli, 2006, pag. 65

titolo è *La mano decapitata* sottotitolata 100 disegni italiani.

Va subito messa in luce una caratteristica che differenzia questa mostra da *Arte Cifra*: in quest'ultimo caso la presenza di artisti che in seguito avrebbero seguito percorsi diversi, non consentiva la precisa individuazione di un gruppo. La mostra che si apriva a Bonn, invece, fatta salva l'assenza di De Maria, poteva farlo e lo dichiarava apertamente nel sottotitolo italiano: *La Transavanguardia nel disegno*. C'è anche da rilevare che all'altezza cronologica di *Arte Cifra* il movimento non aveva ancora ricevuto una definizione che lo identificasse e difatti i suoi presupposti estetici erano delineati per la prima volta, all' estero, nel catalogo stesso della mostra.

Ora invece esisteva una denominazione, nonché una più solida premessa teorica, rappresentata dall'articolo scritto da Bonito Oliva sulla rivista "Flash Art". <sup>17</sup>

Ognuno degli artisti presenti esponeva venticinque lavori, tutti su supporto cartaceo: acquarelli, inchiostri, pastelli, oli, polimaterici e soprattutto disegni. Questa precisa scelta offre l'occasione di inquadrare con più precisione una fondamentale caratteristica della pratica creativa degli esponenti della Transavanguardia, a cui si è fin qui solo accennato. Si tratta invece di una delle più vistose opzioni in opposizione alle varie declinazioni dell'arte concettuale: il "riprendere in mano il pennello", il recupero delle pratiche pittoriche tradizionali come reazione al predominio dei mezzi tecnici extra-artistici di specie fotoelettronica. Un atteggiamento che oppone alla "coazione innovativa" il recupero della tradizione, con annesso ricorso alla citazione, alla retrospezione e a quella che Renato Barilli chiamerà "ripetizione differente". Un'operazione che il critico bolognese paragona a quella compiuta da Giorgio De Chirico negli anni trenta del Novecento e che viene analizzata, all'interno della dialettica delle opposizioni bipolari, teorizzata da Heinrich Wolfflin, come una sorta di inevitabile movimento pendolare nella dialettica della forma artistica.<sup>18</sup>

"In una situazione di progressivo cambio di rotta, la necessità di ripristinare e riqualificare una pratica disegnativa neo-iconica, si configurava certamente quale antagonistica risposta a molta ormai svigorita cultura concettuale [...] scegliere di esordire collettivamente mediante una simile tecnica significava porre in evidenza i fondamenti

<sup>17</sup> A. Bonito Oliva, *La Trans-avanguardia italiana*, "Flash Art", Politi, n° 92-93, Milano, Politi, Ottobre – Novembre, 1979

<sup>18</sup> R. Barilli, *La ripetizione differente*, Milano, Studio Marconi, 1974. pp.18-19

linguistici e l'alfabeto segnico che avrebbero costruito il linguaggio dell'imminente sensibilità, le cellule che avrebbero fornito il corpo della nuova pittura.<sup>19</sup>

E' un punto che va ribadito a rischio di incorrere in qualche ripetizione: la Transavanguardia persegue la riqualificazione di formule espressive iconiche e dei tradizionali media tecnici. Lo fa inoltre non per amore di contrapposizione ma perché quelle tecniche sono coerenti con un ritrovato desiderio di individualità e con la ricerca espressiva di una soggettività (ovviamente declinata, come si è già notato, secondo il paradigma "nomadico" o "rizomatico" di derivazione deleuziana).

In effetti il disegno garantiva "la possibilità di pervenire a quel microcosmo, a quella sensibilità intima e privata che si palesa all'artista su una superficie di contenute dimensioni".<sup>20</sup>

L'adozione poi dell'antichissima tecnica del disegno "è caratterizzata da un atteggiamento non restaurativo, anzi spiccatamente antiaccademico, in cui il carattere di fugace intuizione, di spontaneo spirito vitale e dionisiaco sono divenute cifre qualificanti". <sup>21</sup> Riscontriamo qui la presenza di quell'elemento dionisiaco, con l'implicito riferimento a Nietzsche, sotto la cui tutela Bonito Oliva aveva posto la mostra *Le stanze* al Castello Colonna di Genazzano, tenutasi il 30 Novembre 1979 a ridosso di quella di Acireale. Mostra che non ho fatto rientrare nella mia rassegna in quanto, accostando artisti di diversa provenienza, non può essere considerata una tappa nel cammino espositivo della Transavanguardia.

Emergono poi dai disegni della *Mano decapitata* altri concetti fondanti e in particolare quello dell'opera come frammento irriducibile a qualsiasi totalità (in particolare a quelle aborrite totalità rappresentate dalle ideologie politiche o dalla psicanalisi freudianamente intesa). Immagini dunque "costruite a sbalzi", fuori da ogni prestabilita progettualità, esenti da ogni "arrogante volontà di restituire una qualsiasi visione unitaria del mondo".<sup>22</sup>

Veniamo ora al problema posto dal titolo della mostra: *La mano decapitata*. Un problema infatti perché questa metafora sembra in contraddizione con la dichiarata volontà di recuperare la manualità nell'operare artistico, più volte affermata da Bonito

<sup>19</sup> F. Belloni, Op.cit, pp.57-58

<sup>20</sup> Ivi, p.60

<sup>21</sup> Ivi, p.61

<sup>22</sup> Ivi, p.64

Oliva: "Questi artisti hanno dovuto farsi ricrescere le mani e imparare a utilizzarle" Ne consegue che il suo senso andrebbe paradossalmente rovesciato: il taglio della mano è via per l'acquisizione di "molteplici mani" rappresentanti di una salutare volubilità e incoerenza. Con un'altra sfumatura interpretativa si può intendere la metafora come indicazione di una liberazione dai vecchi fardelli e recupero di una manualità aperta al piacere del libero gioco pulsionale e quindi liberata dal controllo razionale (de/capitata appunto).

Va, tuttavia, detto che il nostro critico conclude con la cauta affermazione secondo cui "La mano decapitata continua a porsi come metafora cangiante e notturna, ambigua e sfuggente" 24

Avendo ampiamente utilizzato il testo di Belloni in quanto capace di cogliere con precisione il senso e il valore della mostra, mi limiterò ora ad alcuni accenni ai due contributi contenuti nel catalogo e dovuti ad Achille Bonito Oliva e W.M. Faust.

Questo anche perché del secondo ho già ampiamente messo in luce l'importante ruolo svolto nel chiarimento dei fondamenti teorici della mostra *Arte Cifra* e del primo intendo esaminare a conclusione del capitolo un importante saggio.

L'intervento di Achille Bonito Oliva dal significativo titolo di Una nuova soggettività (con ironico rovesciamento dell'etichetta della corrente avanguardista tedesca "Nuova oggettività") ripercorre concetti basilari della "non-poetica" della Transavanguardia: soggettività, frantumazione, accidentalità, transitorietà, mobilità, pulsione, piacere, rifiuto di ogni blocco ideologico, compresenza di comico e drammatico. Sembra utile piuttosto che soffermarci su questi concetti citare per intero un brano in cui, applicando la sua nozione di "critica creativa", Achille Bonito Oliva sottopone il testo a un impulso bulimico e ludico che pare rimandare a certi cataloghi joyciani (un autore del resto caro al nostro critico e da lui spesso contrapposto nel consueto gioco di antitesi al meno amato Proust). "Il disegno nei lavori di Chia, Clemente, Cucchi e Paladino è segno, frego, immagine, effigie, linea, abbozzo, arabesco, paesaggio, pianta, diagramma, profilo, silhouette, vignetta, illustrazione, figura, scorcio, stampa, spaccato, bozzetto, calco, caricatura, chiaroscuro, graffito, incisione, mappa, litografia, pastello, acquaforte, xilografia. Gli strumenti possono essere: carboncino, matita, penna, pennello, lapis, compasso, tiralinee, squadra, pantografo, regolo, riga, sfumino, stampino. Il processo può essere: arabescale, calcare, comporre, copiare, cancellare, correggere, lucidare, ricavare.

<sup>23</sup> Ivi, p.65

<sup>24</sup> Ivi, p.66

Il risultato: campo, contorno, ombra, ornato, prospettiva, tratteggio."25

Nel catalogo W. M. Faust ripropone come elemento unificante delle opere esposte il concetto di "Cifra", nozione, come abbiamo visto, coniata dal critico per il suo intervento nel catalogo della mostra di Colonia e qui ulteriormente investigata come quel segno in cui confluisce "una forza emozionale-intellettuale che come tale non può essere né vissuta né esperita dall'osservatore"<sup>26</sup>. La "Cifra" è il segno in cui si esprime "l'economia del desiderio" e il portato di un'attività estetica resa necessaria da un'impellenza quasi biologica (e qui il critico tedesco convoca come garanti Deleuze, Guattari, Foucault e, per la prima volta, Lyotard il teorico della "condizione postmoderna". Questa apertura all' "economia del desiderio" si esplica in una pluralità nomadica degli stili che non esita a rivolgersi al patrimonio antico-museale: "il repertorio delle forme di espressione possiede una sconcertante immortalità [...] alle forme figurative del passato si affiancano elementi figurativi dell'estetica del presente [...] l'eclettismo è apertamente contrapposto a un concetto consunto di originalità [...] anche il principio dell'innovazione è in larga misura abrogato". Abrogazione dell'unità dell'opera e dell'unità del soggetto vanno di pari passo.

La trasferta tedesca segna un ulteriore passo in avanti nella consapevolezza degli artisti del gruppo. La loro notorietà è in crescita, la base teorica si va ampliando e definendo mentre<sup>28</sup> si sta poi compiendo l'aggancio con quelle correnti del pensiero europeo che partendo dalla rivalutazione di Nietzsche e Martin Heidegger conducono una serrata critica dello storicismo<sup>29</sup> verso esiti di decostruzionismo e di pensiero debole. Si tratta di un clima generale a cui in maniera generica verrà applicata l'etichetta di "postmodernità". Non approfondisco qui questa collocazione della Transavanguardia nell'ambito del postmoderno, perché sarà oggetto di indagine in un altro capitolo, qui mi preme solo dire che si stabilisce un clima generale che trascina il giovane movimento verso la sua definitiva consacrazione in patria. Essa non si fa attendere e si realizza nello stesso 1980 della *Biennale di Venezia*.

Achille Bonito Oliva e Harald Szeemann curano, ai Magazzini del sale a

<sup>25</sup> A. Bonito Oliva, *Nuova soggettività*, in id., *La Transavanguardia italiana*, Milano, Politi, 1980

<sup>26</sup> Ibidem

<sup>27</sup> Ibidem

<sup>28</sup> Si veda l'intervento di Faust per la mostra *La mano decapitata*.

<sup>29</sup> E' quanto avviene in autori come: Derrida, Vattimo, Rovatti, Baudrillard

Dorsoduro, una mostra che presenta la nuova generazione artistica sotto l'etichetta *Aperto*, si tratta in realtà di una sezione della mostra generale denominata *L'arte negli anni '70*. *Aperto* abbina artisti di diverse nazionalità e si erge come un una nuova iniziativa, una sezione speciale per giovani artisti che verrà ripetuta in molte edizioni successive. Proprio in questa sezione fecero la loro apparizione alla *Biennale* i cinque protagonisti della Transavanguardia, Sandro Chia, Francesco Clemente, Enzo Cucchi, Nicola De Maria e Domenico (detto Mimmo) Paladino.

Bonito Oliva sintetizza il senso dell'esposizione in un intervento pubblicato nel catalogo XXXIX Biennale di Venezia denominato curiosamente Aperto '80 e quindi orientato verso il nuovo decennio. Nel testo il critico riconduce il senso dell' esposizione alla concezione da lui stesso delineata nella costruzione delle teorie a sostegno della Transavanguardia. La nuova tendenza è costituita dalla produzione artistica avviata negli anni settanta che, alla soglia degli anni ottanta, si manifesta come il superamento dei procedimenti legati alla tradizione dell'avanguardia e allo sviluppo lineare da essa propugnato. Si propone invece un attraversamento incessante di attualità e inattualità, con il recupero dell'immagine secondo modalità prevalentemente metonimiche prodotte con gli strumenti tradizionali dell'arte. "Negli ultimi anni è subentrata una diversa mentalità, più legata alle emozioni intense dell'individualità e di una pittura che ritrova il suo valore all'interno dei propri procedimenti". <sup>30</sup> Bonito Oliva enfatizza l'utilizzo dell'espressione, di una vena ironica e giocosa, e infine individua nel "transavanguardismo" il carattere prevalente nella situazione italiana. "Il carattere antropologico dell'arte europea comporta un lavoro che non tiene conto della dimensione dell'opera, a favore di un prodotto che si dà come frammento, come sintomo di un'identità, quella dell'artista, che certamente non si lascia catturare dal linguaggio adoperato. La situazione europea trova delle differenziazioni ulteriori a seconda dell'area geografica e culturale. La situazione italiana è caratterizzata dalla "Transavanguardia" che assume l'opera come luogo della transizione, del passaggio da uno stile all'altro, senza mai fissarsi su uno schema fisso".31

Da questa premessa egli instaura una decisa contrapposizione fra artisti europei e artisti americani. Se i primi, grazie al possesso di una storia dell'arte più stratificata e differenziata possono assumere verso il linguaggio "un rapporto più mobile e meno poggiante sull'identificazione", i secondi sono caratterizzati in relazione alla loro

<sup>30</sup> A. Bonito Oliva, *L'arte degli anni settanta*, in Gianfranco Dogliani; Teresa Ricasoli (a cura di), *La Biennale di Venezia: settore arti visive. Catalogo generale* (Catalogo della mostra, XXXIX Biennale di Venezia, Venezia, 1980), Milano, Electa, p.12

<sup>31</sup> A.Bonito Oliva, *Aperto Ottanta*, in Gianfranco Dogliani; Teresa Ricasoli, Op. cit., p.46

tradizione puritana, da una Maggiore identificazione col proprio spazio operativo. A questo punto Bonito Oliva fa una diversificazione nell'arte americana e la definisce a seconda di due aree di influenza. "L'area americana è divisa da uno spartiacque che delimita la produzione dell'*East coast* da quella della *West coast*. L'arte californiana, aveva per molti anni prodotto lavori giocati sulla manualità e sulla plasticità, ora è rivolta prevalentemente verso la ricerca ambientale, giocata sulle istallazioni e su nuove relazioni spaziali. L'arte newyorkese ha smaltito il surplus di geometria e riduzionismo legato alle esperienze concettuale e *minimal*. Ora è indirizzata verso il recupero della manualità pittorica, della figurazione, della decorazione e della ripetizione ornamentale"32. Come possiamo notare il critico italiano è ben informato sulle vicende artistiche di oltreoceano, il confronto di queste con l'arte europea non gli è nuovo. Nel 1976 Bonito Oliva aveva scritto un saggio chiamato Europe/America, the different Avant-garde. Nel testo l'autore esaminava le ricerche artistiche europee e americane dagli anni del secondo dopoguerra fino ad arrivare a Beuys e Warhol. Si trattava allora di confrontare la creazione artistica di entrambi i continenti e ricavarne le differenze. Nella *Biennale* del 1980, si presentano nel padiglione americano una serie di artisti che troveremo accostati ai transavanguardisti italiani in mostre e articoli a venire sulle pagine di riviste e quotidiani specializzati. Possiamo citare Susan Rothenberg e Robert Zakanich. Inoltre c'è anche una grande retrospettiva di un importante artista pittore, Balthus. E infine nel padiglione Tedesco sono presenti Anselm Kiefer e Georg Bazelitz. Quindi le scelte espositive della mostra evidenziano l'interesse dei curatori a dare spazio a correnti pittoriche.

Ecco che Bonito Oliva, evidenzia l'eclettismo degli artisti europei capaci di attingere ai linguaggi artistici con estrema mobilità, senza gerarchizzazioni o privilegi, e quindi in grado di incrociare elementi di diversa natura. Essi possono mischiare figurativo e astratto, materico e geometrico nella stessa opera, mentre gli americani propendono invece per una sorta di specializzazione. Per il critico italiano i caratteri che segnano la differenza tra pittura americana ed europea sono superficie e profondità. Gli americani lavorano con tecniche pittoriche che rimandano al surrealismo, alla pittura d'azione, al fauvismo e persino a un tipo di realismo proprio della loro storia culturale. La loro mentalità, che propende per la superficie, tende ad esporre i motivi e strumenti dell'esistenza di quest'ultima. La pittura europea invece, fatta da altri rimandi e fonti, quali la metafisica, l'astrattismo, l'espressionismo e il novecento, presenta un'immagine che non vuole svelare niente, non intende evidenziare i suoi procedimenti o tecniche compositive.

<sup>32</sup> Ivi, pp.46-47

Si delinea dunque un contrasto antropologico, la nuova immagine reagisce alle condizioni storiche e sociali del proprio contesto<sup>33</sup>. L'arte americana tende a strutture formate che, magari per via di miniaturizzazione, dialogano con l'arte produttivistica, l'arte europea si dà come frammento, come sintomo di una identità che non si lascia intrappolare dal linguaggio adoperato. Se poi si aggiunge che l'arte americana "conserva il riflesso condizionato di una pratica pittorica tendente ad evidenziare nell'opera il proprio procedimento interno, ad esplicitare le tecniche compositive", <sup>34</sup> mentre nell'arte europea il recupero linguistico non è grammaticale ed univoco, non conserva il rigore della fedeltà e della citazione<sup>35</sup> e che, infine, "Attraverso l'arte il pittore americano cerca un motivo di esistenza, quello europeo cerca un livello più alto per l'esistenza dell'arte ", capiremo che l'arte europea ha compiuto il salutare salto nel regno della creatività transavanguardistica, quella americana è ancora legata a schematismi specialistici o tecnologici e che (forse) è giunto il momento che qualcuno porti nel nuovo mondo il nuovo credo della giovane arte della vecchia Europa.

Prima di avviare il capitolo che esaminerà la ricezione della Transavanguardia negli Stati Uniti, mi sembra utile riassumere il quadro concettuale con cui Achille Bonito Oliva stabilizza e dà definitiva consistenza all'esperienza di questi anni frenetici. Si tratta di un'opera uscita nel 1980, *La Transavanguardia italiana*. In questo volume, infatti, si chiariscono e definiscono le prospettive estetiche episodicamente espresse in articoli e cataloghi e ad esso rimanderanno costantemente tutti coloro che si occuperanno del fenomeno. Ne estrarrò alcuni punti cercando di essere sintetica, al limite di una esposizione didascalica, per isolare alcune emergenze concettuali a cui fare riferimento nel proseguimento del lavoro.

Diremo dunque che, secondo Bonito Oliva, l'avvento della Transavanguardia segna una novità di rilievo in quanto all'idea sperimentale è subentrata una diversa mentalità più legata alle emozioni intense dell' individualità e di una pittura che ritrova il suo valore all'interno dei propri procedimenti. Il lavoro creativo è legato a una ricerca individuale e non di gruppo. L'artista con un procedimento "a ventaglio" si impossessa delle cose al di fuori di ogni obbligo di fedeltà e di poetica. L'artista è attento a trasmettere un'etica dell'arte come fare e non come progetto: l'arte cioè non è progetto ma processo fondato sull' aggregazione di materiali eterogenei adatti comunque a sollecitare una

<sup>33</sup> Ivi, p.47

<sup>34</sup> Ibidem

<sup>35</sup> Ibidem

<sup>36</sup> A.Bonito Oliva, La Transavanguardia italiana, Milano, Politi, 1980

risposta sensoriale. L'artista non mira a un futuro liberato ma ad un presente liberato, permanentemente liberato. Perciò è necessario l'allargamento della dimensione estetica a condizione antropologica. Questo "qui ed ora" antropologico cerca di superare la concezione di un'arte come zona privilegiata di linguaggi soggetti all'evoluzionismo linguistico delle forme e tende ad operare concentrandosi sulla libertà della propria azione. L'artista deve allontanarsi da ogni pretesa funzionale se non vuole assimilarsi a sovrastanti sistemi totalitari (ideologie politiche, psicanalisi, scienza). In sostanza deve respingere ogni moralismo nel suo rapporto con la politica che lo conduce a dogmatismi ingenui e didascalici (come faceva l'arte povera). Ai linguaggi astratti e non figurativi, con riferimento al progressismo delle avanguardie storiche, la Transavanguardia oppone una tensione verso la rappresentazione, verso la narrazione figurativa che riporta il riferimento alla natura nell'ambito della citazione, di un recupero reso colto e filtrato dalla memoria storica dei linguaggi dell'arte. La Transavanguardia avvia un salutare processo di de-ideologizzazione e ridimensiona la drammaticità dello statuto dell'arte, inevitabile portato del confronto/scontro col mondo. Ne consegue l'introduzione di una vena di ironico distacco. Crolla l'ottimismo e la fiducia nel progresso, si genera uno stato di indeterminazione politica, scompare la convinzione di poter cogliere una percepibile direzione del processo storico. Con gli anni ottanta l'arte entra nella fase, propriamente detta della Transavanguardia: dal darwinismo linguistico si scivola in una mentalità nomade e transitoria (che sa, cioè, transitare da un'immagine all'altra e assumere ogni direzione). Non si vanta il privilegio di una lineare genealogia, ma ci si apre a ventaglio per scegliere antenati e provenienze. Quest' arte cerca nella storia degli stili fra i quali si arroga libertà di scelta e produce citazioni su cui si opera per scarti e differenze. Al compatto, corrispettivo formale della superbia compatta dell'ideologia, si oppone il frammentario come possibilità di tenere l'opera sotto il segno di un volubile eclettismo. Al procedimento metaforico si sostituisce il procedimento metonimico. Il significato simbolico dell'immagine viene neutralizzato a favore di una ricerca di una contiguità di linguaggi posti in orizzontale<sup>37</sup>.

Alla forma (condensato indistricabile di idea e segno visivo) si oppone ora l'immagine come metamorfosi del concetto in figura. Alla composta rigidità dell'opera intesa come unità ideale si oppone una compresenza di vari "climi" non spiegabili secondo una programmata poetica. All'uso di materiali reali si preferisce l'ambito della rappresentazione, l'artificio connesso ai materiali strettamente pittorici. L'artista della Transavanguardia risponde alla crisi dello storicismo presentandosi come il "nichilista"

<sup>37</sup> É evidente qui la ripresa della contrapposizione teorizzata da Roland Barthes in *Saggi critici*, Torino, Einaudi, 1972

compiuto, un nichilista nietzschiano, liberato però da ogni componente drammatica, che gode e non soffre per la perdita di un centro. Sua temperie ideale è il manierismo come atteggiamento di chi si pone in un'ottica di citazione decentrante (ideologia del traditore). Tutti gli stili possono essere "macinati" nella pratica creativa, citati e nello stesso tempo conservati e traditi. Ciò implica la fuoruscita dalla contrapposizione fra avanguardia e tradizione e nello stesso tempo, eliminando anche ogni distinzione fra cultura alta e cultura bassa, si cerca di favorire un rapporto cordiale e seduttivo fra arte e pubblico. L'arte nella sua dimensione antropologica è necessariamente legata a peculiarità nazionali. Il "genius loci" la caratterizza in contrapposizione al cosmopolitismo del linguaggio dell'arte concettuale.

In conclusione possiamo riassumere questo complesso concettuale in una serie di opposizioni binarie, in cui il primo termine caratterizza il clima artistico dominante negli anni sessanta e il secondo quello dominante nella seconda metà degli anni settanta per poi esplodere nella Transavanguardia.

gruppo/ individuo
futuro utopico/presente liberato
condizione storica/condizione antropologica
tempo lineare/tempo circolare
didascalismo ideologico/disimpegno
darwinismo linguistico/genealogia nomade
astratto/figurativo
aniconico/iconico
compiutezza/frammentarietà
forma/immagine
metafora/metonimia
cosmopolitismo/genius loci
tragico/comico

Come si vede è una contrapposizione articolata e radicale.

Compiuto un soddisfacente percorso espositivo in Europa, provvisto di un solido impianto teorico, il transavanguardismo si sente pronto per compiere il grande balzo e approdare negli Stati Uniti. Come vedremo non sarà un incontro privo di tensioni.

# Capitolo II

# 1980/81 Letture germinali: una prima ricezione critica negli Stati Uniti

La scena artistica newyorkese dei primi anni ottanta è invasa da mostre di pittura sia collettive che personali in spazi privati e pubblici. La partecipazione dei pittori italiani è costante e dalla loro presenza in città scaturisce un ricco repertorio di articoli e testi che parlano del loro operare.

Possiamo inquadrare le recensioni o letture critiche sugli artisti della Transavanguardia italiana nell'ambito del fenomeno che vede la pittura come protagonista di questo periodo. Ai pittori italiani, tedeschi e locali, protagonisti di questo revival del "medium" pittorico, vengono dedicate parole di consenso e di dissenso che innescano, a mio avviso un interessante riflessione sulle arti visive. I debutti degli artisti a New York si svolgono in gallerie del "Soho" particolarmente nella Galleria Sperone-Westwater-Fischer situata allora in Green Street. Fu la prima galleria ad occuparsi dei transavanguardisti grazie al partner italiano Gian Enzo Sperone che li aveva conosciuti ed esposti nelle sue gallerie a Roma e Torino. Un' altra italiana fu quasi visionaria nell'anticipare futuri sviluppi: Annina Nosei, che aveva una galleria a Prince Street ed espose per la prima volta un opera di Francesco Clemente nel 1980 in una mostra collettiva in cui l'artista presentava Autoritratto con oro. Sandro Chia espose per la prima volta da Sperone Westwater Fischer il 12 di Dicembre di 1980, Francesco Clemente il 2 di Maggio del 1980, Enzo Cucchi il 14 Febbraio del 1981. I tre artisti, Chia, Clemente e Cucchi facevano anche mostre collettive da Sperone in quegli anni e il sodalizio con il gallerista italiano sarebbe stato molto fruttuoso negli anni a venire. Il ruolo di Sperone come gallerista è fondamentale per la diffusione degli artisti transavanguardisti: presenterà opere anche di Mimmo Paladino dal 1983, e durante tutti gli anni ottanta ospiterà mostre di Chia, Clemente e Cucchi.

Mimmo Paladino, del resto, espose per la prima volta a New York nell' autunno di 1980 presso la galleria di Marian Goodman sulla 57th strada e allo stesso tempo alla

galleria di Annina Nosei.

Bisogna ricordare che già nell'anno 1981 sia Chia che Clemente avevano studi a New York e passavano lunghi periodi in quella città.

Tornando ora alla ricezione critica degli artisti italiani possiamo notare In primo luogo che i critici e recensori americani fanno fatica a classificare le tendenze pittoriche, il termine "Transavanguardia" non compare in concomitanza con gli scritti che parlano di Chia, Clemente, Cucchi, Paladino e qualche tempo dopo di De Maria che esporrà per la prima volta a New York nel 1985<sup>38</sup>. Dopo le prime mostre in città, si cerca di definire la nuova tendenza pittorica ed i critici tentano di classificare il fenomeno sotto diversi nomi, tra i quali *New Image Painting*, *Bad Painting* e infine Neoespressionismo. Questo termine, entrato nell'uso con l'arrivo dei pittori tedeschi è spesso utilizzato per tutti gli artisti che usano la pittura come mezzo espressivo.

Le opere dei pittori italiani, spesso recensite sotto quest'etichetta, riscuotono grande successo in termini di visibilità e di mercato, tuttavia la disapprovazione da parte di un importante settore della critica è dura e veemente.

Gli scritti più importanti dedicati in particolare a Chia, Clemente e Cucchi, compaiono negli anni ottanta e ottantuno, e sono testi che anticipano le letture, che poi, tra l'ottantadue e l'ottantaquattro, verranno riprese e ripetute più volte nelle recensioni di mostre o in articoli sui singoli artisti. Gli scritti compaiono su note riviste specializzate e su quotidiani di ampia diffusione sia negli Stati Uniti che all'estero.

L'importanza di New York come fulcro dell'attività artistica mondiale è in questo periodo riconosciuta sia in Europa che nel resto delle Americhe, ed in particolare in Cile, dove come vedremo nascerà non solo un interesse per i testi critici ma anche e, soprattutto, si formerà un gruppo di emuli degli artisti italiani con spunti sociopolitici molto particolari. Negli Stati Uniti i primi articoli che determineranno l'interesse per questa nuova corrente pittorica vengono pubblicati nelle pagine delle rivista "The Village Voice", "October", "Art Forum" e "Art in America", e in quotidiani quali "New York Times".

All'inizio dell'autunno 1980, Kay Larson pubblica un articolo intitolato Bad Boys

Nicola De Maria espone per la prima volta a New York in una collettiva organizzata al MOMA nel 1985 denominata *An international Survey of Painting and Sculpture*. L'artista è presente con l'opera *Sono Asiatico sono africano* del 1980.

at Large! The Three C's Take on New York.<sup>39</sup> L' articolo, dall'accattivante titolo che in italiano potrebbe essere tradotto come: Ragazzi ribelli in libertà! I tre Cs sfidano New York, è un testo in cui la scrittrice e reporter della rivista racconta il suo incontro a Roma con gli artisti Francesco Clemente, Sandro Chia, e il loro mercante Gian Enzo Sperone. L'articolo è corredato solo da una fotografia di Sandro Chia che fuma in una stanza, dietro si vede un' opera dell'artista.

"Ad Agosto -esordisce Larson- la città è vuota per la festa dell'Assunzione di Maria, e sembra che le uniche persone che sono rimaste in città, sembra, siano quei tre che sono venuta a incontrare: il gallerista che ci ospita nel suo fantastico appartamento in via Quattro Fontane, Clemente e Chia due dei "tre Cs". Cucchi, il terzo, abita ad Ancona ed è assente. I tre sono i protagonisti di quella che qualcuno ha chiamato, in modo impreciso, la New Wave italiana."40 Le voci sui "nuovi giovani italiani", continua Larson, sono nate dal successo che essi hanno avuto alla Biennale di Venezia e si sono poi propagate anche a New York, insieme alle storie dei collezionisti che ambiscono a possedere i loro quadri e quelle dei minimalisti "invidiosi" che li chiamano "Indulgents". La giornalista afferma che si trova a Roma perché è curiosa, come tutti i suoi concittadini, di conoscere questi artisti pubblicizzati nella sua città come "I tre Cs". Da diversi mesi i loro nomi e la sigla inventata nelle gallerie del Village, circolano negli ambienti artistici e nei media. Se ne parla molto e c'è molto interesse nei loro confronti. E' questo interesse che ha portato la Larson a recarsi in Italia per vederli nel loro ambiente e porre le domande che oltreoceano vengono avanzate e soprattutto questa: "Sono gli italiani la risposta al dilemma del modernismo? È concepibile dipingere dieci anni dopo che questa attività è stata dichiarata morta?".

Larson trae ispirazione dal territorio italiano e dalla storia di Roma per esprimere un giudizio sulla strada intrapresa dagli artisti nei confronti di ciò che intende per modernismo: "La festività in cui sono capitata è stata istituita da una legge della Chiesa per decreto papale nel 1950, l'ultima volta che un Papa si è dichiarato infallibile. In quanto cittadini romani, quindi, Clemente e Chia erano cresciuti durante un trentennio in cui il Papa aveva preferito non esprimere giudizi su questioni che mettevano in gioco la sua infallibilità, ma si era lasciato aperte eventuali altre possibilità. Come artisti, essi avevano esordito in un'era in cui il Modernismo era stato rivoluzionato. Come il Papa, il Modernismo non ha rinunciato a questioni di infallibilità, ma è determinato a non

<sup>39</sup> K. Larson, *Bad Boys at Large! The Three C's Take on New York*, "The Village Voice", 17-23 Settembre 1980, pp. 35-37

<sup>40</sup> Ivi, p. 35

esercitare troppa autorità per paura di trovarsi in situazioni imbarazzanti".<sup>41</sup> A questo proposito viene citato proprio Clemente che afferma "Qui ci sono 2000 anni d'arte intorno a me. Il Papa adesso è l'imperatore; ci sono sempre stati imperatori." e Chia aggiunge: "dipingere proprio adesso è molto, molto complicato."

Il modernismo, dice Larson ha postulato l'infinita perfettibilità della società nonché dell'arte nella società. I suoi teorici lo hanno considerato come la risposta avanguardista a una situazione storica in cui l'arte era legata al peso del passato per la presenza di metafore, allegorie, temi e sentimenti. Come *avanguardisti*, a Clemente e Chia invece adesso piacciono le metafore, le allegorie, i temi e i sentimenti, anche se di un tipo particolare. Il loro è una specie di rispetto postmoderno verso l'arte considerata essenziale, addirittura sottilmente *sacra*. "Questi ragazzi ribelli non credono all' argomento della perfettibilità rispetto al passato che essi considerano vivo e pericoloso. Essi non imparano la lezione, anche se studiano dai libri segretamente dopo le lezioni. Essi non trattengono niente: forse questo spiega la presenza di pipì, cacca, sangue e vomito nella loro arte". 43

L'autrice descrive le opere: teste mozzate, una fellatio (Clemente), gli atti sessuali con pecore (Chia), atti sessuali con leopardi (Clemente), un rapporto a tre tra un uomo e due cani (Chia) e ritiene che siano sì immagini oscene, ma mescolate con ciò che lei interpreta come un'attrazione verso la storia dell'arte. A Chia piacciono il Rinascimento e il Barocco, a Clemente piace "disegnare, quello che fai quando ti siedi davanti ad un oggetto e lo fissi con lo sguardo."44 Larson cerca di spiegare che dietro questo atteggiamento nei confronti della storia, c'è un' esperienza che riguarda il confronto di questi artisti con il proprio passato nazionale. Essi vivono davanti a un grande lascito culturale di cui fanno continua esperienza. Sono artisti che si trovano in una situazione difficile: non possono ignorare il proprio passato come tentava di fare il modernismo e quindi, invece di sfuggirlo, lo affrontano in modo ironico e "sgarbato". In Italia, restano ancora Michelangelo, Bernini, la Cappella Sistina, il colonnato del Vaticano, le opere di Raffaello e Tiziano Vecellio, i dipinti di Caravaggio nel Palazzo Borghese. Duemila anni di storia, dice Larson, che il Modernismo aveva reso irrilevante. La risposta dei Cs è stata l'essere ribelli verso questa pretesa modernista e di assumere un atteggiamento che permette loro di affrontare il passato senza essere garbati nei suoi confronti.

<sup>41</sup> Ivi, p. 35

<sup>42</sup> Ibidem

<sup>43</sup> Ibidem

<sup>44</sup> Ibidem

E' interessante notare che in tutto l'articolo non c'è nessun riferimento né ad Achille Bonito Oliva né al termine *Transavanguardia*, né al famoso articolo scritto dal critico italiano nel 1979 su "Flash Art". Kay Larson, infatti, continua a parlare di *avanguardisti* che in qualche modo si ribellano al modernismo, riprendendo elementi della tradizione ma in chiave satirica e sciatta. Non si riferisce, se non in un rapido passaggio al postmodernismo e non chiarisce ciò che lei intende per modernismo. Ciò nonostante parla dell'atteggiamento che Chia e Clemente mostrano rispetto alla storia dell'arte in un analisi che ricorda le parole di Bonito Oliva<sup>45</sup>.

Per Kay Larson la denominazione di New Wave, che spesso viene usato per definire a questi artisti è quindi, un po' superficiale e poco accurata. Ricordiamo che New Wave era il termine usato per tutte le nuove manifestazione d'arte e musica che comparivano in quegli anni. Per lei quest'etichetta viene usata per assicurare ai "tre C's" una posizione avanguardista che li assimila alla musica punk/New Wave, la quale a sua volta disdegna la posizione del più classico rock 'n' roll in favore del "fare rumore". E' una tendenza artistica generale che Larson mette in luce: essa si rifà all'arte del passato, ma ne dissacra tutti i concetti stabiliti come classici. L'analogia musicale può essere molto calzante per capire Clemente e Chia, dice l'autrice. Inoltre Chia e Clemente hanno importanti punti di disaccordo con gli altri artisti italiani che vengono associati alla New Wave, molti dei quali sono meno introspettivi e speculativi. "Molta roba frou-frou e nouveau-rococò è venuta fuori in Italia, fantasiosa senza essere intelligente, decorativa senza essere sostanziale, storica senza essere seria riguardo alla storia dell'arte. Uno deve scegliere un proprio rapporto con il passato, dovrebbe idolatrarlo ed esserne affascinato, oppure idolatrarlo e rifiutarlo allo stesso tempo? Se c'è qualcosa di edipico nei "tre C's" dipende dal fatto che sono abbastanza forti per combattere, anche quando la loro lotta, l'atteggiamento ribelle, è un po' inquietante e difficile da capire. In realtà, può darsi che non ti piaccia mai il loro lavoro, ma lo devi rispettare".46

Lo sguardo dell'autrice si posa anche sull'aspetto fisico degli artisti italiani, mentre la loro opera viene analizzata attraverso analogie con quella di altri pittori. "Chia è alto, ha i capelli neri e ricci e gli occhi di un italiano meridionale. E' inaspettatamente raffinato; la consistenza e composizione dei suoi dipinti, invece, somigliano a quelle di Van Gogh senza il beneficio di un pennello. L'arte annuncia in un modo grandioso la

<sup>45</sup> A. Bonito Oliva, *La Trans-avanguardia italiana*, "Flash Art", n° 92-93, Ottobre – Novembre, 1979, p.92

<sup>46</sup> K. Larson, Op.cit. p.35

sua propria bruttezza: "Non ci sono capolavori qui." Secondo Larson, Chia oscilla tra una "sconcertante" varietà di stili, in una specie di parodia decadente che fa pensare alla "posa" dei giovani newyorchesi come Jedd Garet, filtrati attraverso sottili richiami al Surrealismo. Chia, inoltre combina aspetti familiari del New Image e della recente pittura Newyorchese con un oscuro simbolismo decisamente non Newyorchese. Egli dice a Larson di ammirare il lavoro di Susan Rothenberg e Julian Schnabel, ma ammette che "la pittura è il mio eroe". Eroe e criminale dice Larson e descrive una pittura di Chia che mostra un putto nudo in una posa simile a quella degli affreschi di Raffaello, mentre fa la pipì nell'occhio di un uomo appoggiato a un tavolo. Il tavolo è apparecchiato con Le repas frugal di Picasso (implicazione: un artista colpito dalla povertà). Chia dice che il titolo, tradotto in un modo inesatto, significa "Non permettere che i piccoli bastardi te la facciano." Nonostante l'artista rifiuti di confermarne i significati, è difficile non vedere i suoi dipinti come una rappresentazione ambivalente nei confronti del passato della sua cultura. L'insistenza di questo rapporto col passato che Larson descrive e analizza varie volte, approda ad una opposizione tra il significato che questi artisti hanno in patria rispetto a quello che possono avere oltreoceano. I tre Cs, sostiene la scrittrice, hanno un significato per gli italiani che gli americani non sempre capiscono. L'ambivalenza tra amore/odio, attrazione/repulsione fanno parte di una poetica specificamente italiana. Le scoregge, il sesso e le figure mitiche e allegoriche che invadono i dipinti di Chia appartengono a un universo che l'artista trae dal suo atteggiamento ribelle da ragazzino di dodici anni e che si coniuga con i suo bagaglio culturale. Le descrizioni che l'autrice fa delle opere viste rafforzano questa impressione: "In una delle sue opere, un asino che tira un calesse nero attraverso un nebbioso paesaggio rurale (valli verdi, gonfie nuvole bianche) abbassa la testa e calcia il veicolo che porta una grande croce bianca. In un'altra, una figura di marmo con le mani legate dietro la schiena (evidente riferimento allo Schiavo ribelle di Michelangelo) è minacciata da delle frecce fiammeggianti (riferimento all'iconografia tradizionale del San Sebastiano) e si accovaccia su una specie di cavolo verde o foglia di lattuga (riferimento al le conchiglie di Botticelli e ai mantelli rinascimentali), sfidando la necessità di essere fissata nello spazio". 48

L'arte di Chia, per Kay Larson, è grezza ed ha la rudezza dei disegni di un ragazzino di dodici anni. Altre sue pitture mostrano un satiro che accarezza le sue pecore dentro una grotta; una donna che munge una capra (in una posa standard della pittura del XIX secolo, salvo il fatto che, a quanto pare, ha la mano sul sedere dell'animale); un uomo che penetra una donna da dietro con lo sfondo di una veduta nello stile della

<sup>47</sup> Ibidem

<sup>48</sup> Ibidem

Montagne Sainte Victoire di Cézanne.

La più grande di tutte le opere è meno oscena e più personale. Di fronte a un edificio che evoca la repressione, la paura e il dolore (la prigione? la scuola?), un uomo vestito di nero e la sua immagine doppia galleggiano nel cielo, liberi. Anche se lo stile surreale somiglia in qualche modo a quello di Magritte, Chia, come Clemente, disprezza il Surrealismo con tutta la veemenza di chi prima ha dovuto lavorare su di esso. Chia pensa che Magritte è "troppo delicato"; le operazioni attraverso le quali in lui la realtà diventa surrealtà sono troppo ovvie e intellettualizzate. In De Chirico invece, "c'è quell'operazione e anche qualcosa in più; c'è mistero. Per de Chirico può esserci mistero in una vita calma, in qualcosa di semplice." Egli, infatti, preferisce farsi ispirare dalla storia dell'arte. "I Surrealisti hanno provato a fare qualcosa di nuovo nell'arte, ma adesso sappiamo che non era poi così nuovo. Il problema non è fare qualcosa di nuovo, è fare qualcosa senza l'obbligo di innovazione. Piero della Francesca? E' importante avere un rapporto con lui. Se puoi sentirlo adesso, lui è un contemporaneo."

La denominazione migliore, continua Larson, non è dunque *New Wave*, ma quella che Chia stesso predilige: "L'ultimo Barocco." Oppure "l'ultimo Manierismo". Chia definisce il Manierismo come una ripresa di canoni della forma d'arte che vengono sviluppati il più possibile in modo che essi risultino contenuti nell'opera ma che, nello stesso tempo risultino smentiti nelle loro premesse.

Su questa base Larson definisce Clemente come un manierista. Il medium preferito da questo artista non è la pittura ma il disegno. Preferisce lavorare su fogli di carta bianca, con pigmenti aggiunti solo come se fossero un'intrusione che dovesse essere ridotta al minimo. Il disegno è apparentemente grezzo ma, in realtà, veramente esperto. Clemente, secondo Larson, è un artista migliore di Chia (anche se un oratore meno appassionato). Le sue figure mostrano formidabili contorsioni nello spazio, tuttavia rimangono verosimili. Un autoritratto (il più delle volte le sue opere raffigurano le sue proprie caratteristiche) è di spalle allineate ma perpendicolari al bordo inferiore del foglio, in posizione verticale ma di lato, le natiche galleggiano sopra la testa, i piedi sono aperti a più di 180 gradi nella direzione opposta ma più alti del resto del corpo. Inspiegabilmente, una scopa è appesa nello spazio a destra. La realtà surreale nelle opere di Clemente viene fuori da una spontaneità raffinata e nirvanica. Per quanto riguarda il Surrealismo, Clemente ha le stesse opinioni di Chia: "è un gioco chiuso in cui i pezzi sono consegnati ai giocatori. Breton è stato un esempio perfetto. Qualcuno gli ha detto una volta, 'puoi smettere adesso,

hai il tuo posto nella storia.' Non ho una nozione progressiva dell'arte, un passo dopo l'altro. Pensare che puoi cambiare la storia dell'arte non è qualcosa a cui gli artisti minori possano pensare."

L'umiltà è solo parzialmente finta. Clemente trascorre la metà dell'anno in India e dice: "voglio essere un indù." Nel suo studio quasi vuoto, a cinque minuti a piedi dal Vaticano, c'è un'enorme quantità di libri, dominata da un dizionario di sanscrito che usa per imparare questa lingua. Clemente è "chimerico". Sorride facilmente in una conversazione, ma posa per le foto con un nero bagliore teutonico che mi fa ricordare gli uccelli posati sulla spalla di un suo autoritratto. "Non credergli neanche per un minuto" dice il suo mercante d'arte. "Lui è un depravato, un giorno sarà un criminale."

Uno dei ritratti affrescati su una mattonella presenta gli zigomi e il naso di un uomo con una sigaretta in bocca che guarda in maniera impertinente dal bordo inferiore. Oltre all'allineamento strano, la posa e la sigaretta rendono l'immagine molto simile al famoso autoritratto di Gauguin, nel quale il pittore, con un naso prominente e un'espressione attenta, raffigura la sua natura astuta, leggermente perversa ma perspicace. In modo generico Larson cita l'opera che potrebbe essere l'autoritratto del 1888 che Gauguin invia a Van Gogh intitolato *Les misérables*) Clemente non nega la connessione: come Gauguin, infatti si considera un simbolista. Su questo punto, per la Larson, lui differisce da Robert Longo o da altri artisti newyorchesi che perseguono la purezza nel disegno. Una propensione anti-metaforica inoltre tiene il tema trattato lontano dalla *new wave* newyorchese, tendendo a mettere sullo stesso piano l'allegoria e l'arte sporca, surreale e acida; se Clemente usa la metafora lo fa senza autoconsapevolezza. La sua perversione ha una certa purezza, e anche un umorismo che sembra alludere a Chia. *Facciamo A Camiciate*, è un inventario di orifizi: naso, ano, vagina, bocca, orecchio, gli piace mostrare ciò che capita in ognuno di essi.

Una delle mie opere preferite create da Clemente, prosegue Larson, è ambientata in uno di quei malfatti spazi vuoti che l'artista sembra usare per presentare un dilemma metafisico; in una foschia brunastra la sua figura dipinta in nero muove un angosciato braccio attraverso tocchi di colore dorato, i quali sembrano volteggiare come lingue di fuoco che scendono per infastidire i viventi: l'artista molestato dallo Spirito Santo. Clemente considera l'essere un artista come una questione di espressività spontanea: "gli artisti, dice, che diventano prevedibili non sono interessanti, l'arte è la capacità di non risolvere mai la questione." E poi: "è una questione di grazia. Capitava spesso che le donne e i poveri vivessero con grazia, ma nessuno lo fa adesso, quindi forse l'artista lo

può fare."49

"È difficile trovare la grazia così vicina come qui, nella cittadella dei capolavori, il Vaticano?" chiede infine Larson, "Oh,-risponde Clemente- io sono un artista del terzo secolo e vengo dalla Siria. Quando finirò qui tornerò alle province." 50

Nel mese di Ottobre del 1980 Kay Larson scrive un'altro articolo per "The Village Voice" dal titolo *And four is a movement*, (*E quattro è un movimento*): si tratta di un saggio su Mimmo Paladino che viene "recensito" per la prima volta su un giornale americano. Nel testo compare soltanto un immagine, è una fotografia di Mimmo Paladino, in posa, molto simile a quella dell'articolo *Bad boys at large* nel quale c'era una foto di Chia. Stavolta l'articolo è corredato dalla fotografia di Paladino di profilo che guarda in lontananza con dietro una sua opera astratta. Come nell'altro scritto non ci sono immagini di opere, l'autrice le descrive nel testo.

Kay Larson inizia lo scritto affermando che "l'afflusso italiano continua: se aspettiamo abbastanza a lungo, gran parte della Biennale di Venezia verrà da noi, confutando il proverbio su Maometto e la montagna. L'ultimo ad arrivare è Mimmo Paladino, il "quarto membro" dei tre Cs – Sandro Chia, Francesco Clemente ed Enzo Cucchi (ho intervistato Chia e Clemente a Roma il mese scorso). Ognuno di loro avrà la sua propria esposizione verso la fine dell'anno; Paladino avrà la sua da solo nella galleria Marian Goodman. L'ho fermato durante la sua più recente inaugurazione per chiedergli perché sembra che tutti i giovani italiani abbiano imparato nella stessa scuola. Ha scosso la testa e ha detto che non c'era nessun "movimento", come potrebbe esserci se Clemente e Chia abitano a Roma, Cucchi ad Ancona, e Paladino a Milano? Non ero convinta". Su questa base Larson insiste nel porsi la domanda riguardante un punto fisso che consenta di misurare l'universo di questi italiani.

Larson afferma che l'arte di Paladino è grezza e coinvolgente. L'artista sembra per lei una "curiosa mescolanza" dei "tre C's" (Chia, Clemente, Cucchi) una mescolanza di immagini *new wave*, simbolismo italiano, astrattismo, e spazio vuoto. Paladino, come Clemente, ci racconta l'autrice, inizia con dipinti monocromi, "in parte vuoto di superficie, estensione oceanica, in parte spazi chiusi, in termini tecnici, un campo"<sup>52</sup>. E' importante

<sup>49</sup> Ivi, p.35

<sup>50</sup> Ibidem

<sup>51</sup> K. Larson, And Four is Movement, "The Village Voice", Ottobre 15-21, 1980, p.103

<sup>52</sup> Ivi, p.103

poi il rilievo di Larson per cui critici e osservatori americani non sono abituati a questa estensione di spazio nell'opera. Questa riflessione iniziale appare strana quando si pensa ai *Field Painting* di Barnett Newman o Mark Rothko, gli americani erano di fatto abituati a queste grandi estensioni, come del appare in seguito nel discorso che fa l'autrice.

Secondo Larson il dipinto migliore di Paladino, *Hell's'inferno*, è anche quello più bizzarro. Una tela divisa in tre parti riempita nella parte centrale e destra da un rosso che avvampa come una fiamma incandescente contro il blu della mezzanotte nel riquadro sinistro. Ellsworth Kelly ha sperimentato tale confronto di colori innumerevoli volte, ma Paladino ha esacerbato il dramma coloristico. Nel bordo superiore sinistro un promontorio letteralmente e visivamente si sporge dal blu profondo come una cengia si sporge da una caverna; le forme del volto sono due teschi identici. La descrizione sembra più *kitsch* di quello che è in realtà. Paladino non grida la sua formula, preferisce essere subliminale. Ma ciò che è interessante è il modo in cui lui (e tutti gli italiani fino a un certo punto) amplia le contraddizioni che ci sono sempre state dentro i cliché modernisti.

Il fatto è che Paladino ha preso in prestito il linguaggio della pittura a campi di colore, ma ne ha forzato tipicamente le connotazioni. I suoi arcipelaghi di intonaco potrebbero essere sia "isole galleggianti in un mare biancastro,"<sup>53</sup> se qualcuno si sente poeta, che una tecnica astratta che esalta un tipico stilema modernista. E interessante notare come Larson sia debitrice del vocabolario modernista di Greenberg, su *field painting* per esempio.

Ho dato un così largo spazio a gli articoli di Larson perché mi appaiono utili per un primo approccio alla "percezione americana" di questi artisti. Dai testi emergono alcuni spunti che rimarranno al centro di ogni successivo tentativo di inquadrare la Transavanguardia. Primo fra tutti il "miracolo" della resurrezione della pittura gestuale data da tempo per morta dai teorici americani. Connessi a questo tema di fondo emergono via via rilevanti corollari: la costante citazione del passato e il connesso rifiuto di una visione progressiva dell'arte. Notevole importanza ha poi la rivalutazione di De Chirico. Essa si inserisce in un profondo processo di revisione critica avviato dalla retrospettiva milanese tenutasi a Palazzo Reale nel 1970: superando la tradizionale sottovalutazione della tarda opera del Maestro si giungeva a vedere in questa produzione la fonte delle tendenze postmoderniste e quindi anche di quelle transavanguardiste<sup>54</sup> ., Quanto poi all'affermata volontà di manierismo, come libero rapporto con il patrimonio pittorico della tradizione,

<sup>53</sup> Ibidem

<sup>54</sup> Su questi argomenti si veda l'ampio e documentato articolo di Denis Viva, *De Chirico malgré luì*. *Episodi di fortuna critica dal '68 al postmoderno* in "Studi di Memofonte" 9/2012.

essa rimanda evidentemente al testo in cui Achille Bonito Oliva faceva del manierismo il perfetto esempio di quella "ideologia del traditore" <sup>55</sup> che deve guidare l'artista nel suo rapporto con la tradizione. Su questo punto Achille Bonito Oliva non cesserà di insistere. Si veda l'intervento intitolato *Il nichilista compiuto* in cui qualche anno dopo il critico italiano sintetizzerà il senso paradigmatico dell'operazione manierista: "Il manierismo del '500 ha dimostrato in maniera esemplare che è possibile utilizzare la grande tradizione del Rinascimento, attraverso un uso laterale: la citazione della prospettiva rinascimentale[...] l'ideologia del traditore presiede l'opera manierista[...] un'ideologia che privilegia la lateralità e l'ambiguità. La Transavanguardia riprende questo tipo di sensibilità, attraverso la ripresa di modelli linguistici che vengono citati non nella loro purezza iniziale, ma attraverso una contaminazione che ne evita ogni tono celebrativo"<sup>56</sup>

Larson, infine, ed è un'affermazione che verrà più volte ripresa, collega questa poetica alla particolare situazione italiana dove la dimensione artistica del passato è, in un certo senso, onnipresente (una situazione ben diversa da quella in cui opera l'artista americano). E' probabile che Larson comunque avesse presente, nell'articolare i suoi rilievi critici l'articolo di Bonito Oliva che ho già richiamato. Originali o meno che fossero le note della Larson contribuirono non poco, anche grazie alla loro vivacità giornalistica, a rafforzare l'attenzione del pubblico americano verso questi "ragazzi ribelli".

Se nello scritto di Larson gli acuti spunti critici si accompagnavano a tocchi giornalistici quasi "di colore", improntati a rigorosa coerenza critica furono gli interventi del gruppo che ruotava attorno alla rivista "October".

La rivista "October"<sup>57</sup> viene fondata nel 1976 a New York da Rosalind Krauss e Annette Michelson<sup>58</sup>, due critiche e storiche dell'arte già note per il lavoro svolto su un'altra pubblicazione che godeva di larga fortuna nel mondo delle arte visive, "ArtForum". Il carattere della rivista "October" si definisce fin dai primi tempi per un approccio verso le arti visive intellettuale e politicamente impegnato. Pochi anni dopo la sua nascita la rivista apre le sue pagine agli scritti di critici come Benjamin H.D. Buchloh, Yve-Alain Bois, Hal Foster. La rivista divenne proprio nei primi anni ottanta un punto di riferimento per

<sup>55</sup> A. Bonito Oliva, *L'ideologia del traditore, arte maniera e manierismo*, Milano, Feltrinelli, 1976

<sup>56</sup> A. Bonito Oliva, (a cura di), *Il nichilista compiuto*, catalogo della mostra *Transavanguardia Italia/America*, Galleria Civica, Modena, 21 Marzo – 2 Maggio 1982, Cooptip, Modena, 1982, p.4

<sup>57</sup> Il nome della rivista deriva dall'omonimo film di Sergei Michailovic Ejzenstejn.

<sup>58</sup> Entrambe le critiche lasciano "Artforum" per un forte dissenso con l'allora editore.

le prime interpretazioni delle manifestazioni poi collocate dentro l'ambito postmoderno. L'impegno per definire le arti del periodo si concretizza ben presto nei saggi scritti nei primi anni ottanta da Douglas Crimp e Benjamin Buchloh.

Nella primavera del 1981, Crimp scrive *The End of Painting* pubblicato nel numero 16 di "October". Nel testo l'autore non si riferisce ai pittori italiani ma, dichiarando la fine della pittura, elabora una piattaforma che servirà ad altri critici per analizzare le tendenze pittoriche di cui Chia, Clemente e Cucchi sono protagonisti. Il saggio nasce come una critica alla mostra organizzata da Barbara Rose American Painting: The Eighties, nell'autunno del 1979 presso La Grey Gallery di New York<sup>59</sup>. E' un articolo che si presenta come un vero attacco alla pretesa di sostenere una continuità del Modernismo, auspicata da Barbara Rose e al suo tentativo di reimpostare la pittura come un medium valido di ampio potenziale liberatorio ed espressivo. Crimp esamina il progressivo indebolimento della pittura moderna e giunge alla conclusione che essa ha perso totalmente rilevanza e che è possibile dichiararne la fine. Per l'autore la retorica che accompagna questa resurrezione della pittura è reazionaria<sup>60</sup>. A sostegno della sua tesi sceglie di analizzare il lavoro di Daniel Buren<sup>61</sup> come esempio di quel concettualismo che, dieci anni prima, cercava di contestare il mito delle Belle Arti. Crimp constata che il lavoro di Buren corre il rischio di diventare invisibile perché essendo intenzionalmente senza significato in senso formale, potrebbe non riuscire ad operare ad un livello critico. Per Crimp dunque, al di là della scelta fra astrazione e figurazione, la fine del "medium" pittorico è evidente.

Benjamin H.D Buchloh, invece, nel suo saggio *Figures of Authority Ciphers of Regression, Notes on the Return of the Representation in European Painting,* pubblicato sullo stesso numero di "October", nella primavera del 1981<sup>62</sup>, parla degli artisti italiani e del loro principale sostenitore, cioè di Achille Bonito Oliva. Non li nomina direttamente ma il lettore può riconoscerli, perché descrive le loro "caratteristiche". Nel saggio Buchloh ricorda che l'arte è stato un'arma ideologica per lottare contro la borghesia dominante. La sua funzione primaria è stata quella si trasgredire il gusto borghese, orientato verso

<sup>59</sup> La mostra viene accompagnata da un catalogo scritto da Barbara Rose dallo stesso nome: *American Painting: the Eighties*, edito da Thorney–Sideney Press, New York 1979

<sup>60</sup> D. Crimp, *The End of Painting*, "October", Vol.16, *Art World Follies*, 1981, MIT Press, pp.69-86

Daniel Buren (1938) è un artista francese, che aveva raggiunto una forte notorietà in quegli anni in ambito americano.

<sup>62</sup> B. Buchloh, Figures of Authority, Ciphers of Regression: Notes on the Return of Representation in European Painting, "October", Vol. 16, Art World Follies, Primavera 1981, pp. 39-68

la pittura. Questo gusto borghese può essere superato utilizzando mezzi meccanici quali, la fotografia, il cinema ed il testo scritto. Egli condanna le tendenze pittoriche contemporanee e le considera regressive: sono linguaggi superati, dice, sin dai tempi dei radicali sviluppi estetici dalla prima decade del XX secolo. Si chiede poi, se questi modi di rappresentazione figurativa sono frutto di un rinnovato conservatorismo e autoritarismo politico in atto<sup>63</sup> o se, come in passato, sono essi colpevoli di generare un clima culturale retrogrado e reazionario.

Si chiede ancora, se queste catene di fenomeni restauratori dei modi tradizionali della rappresentazione avvengano come una casualità, una sorta di reazione meccanica al minimalismo e concettualismo precedenti, oppure se anticipino momenti di oppressione politica. Paradossalmente, dice Buchloh, il ritorno delle modalità di rappresentazione tradizionali si sviluppa sia a partire dal marxismo sia dal liberalismo classico: in entrambi i casi finiscono per liberare l'artista di ogni responsabilità come individuo sociopolitico. In Repression and Representation, (Repressione e Rappresentazione) uno dei capitoli del testo, l'autore fa esempi tratti dai tempi del ritorno all'ordine degli anni '20 e '30, in cui, dopo i primi anni del secolo, un periodo ricco di sperimentazioni, gli artisti ritornano alla figurazione, come ad esempio Picasso e Malevic, oppure i futuristi come Carrà e Gino Severini. Sono momenti in cui il mestiere pittorico, dice il critico, è idealizzato, rivalutato e presentato come radicale e nuovo. E' ciò che avviene con la pittura della fine degli anni settanta e inizi degli anni ottanta. In The Return of the New (Il ritorno del nuovo), un altro dei capitoli del testo, fondamentale per comprendere ciò che un settore importante della critica americana penserà dei pittori italiani qui in discussione, Buchloh sostiene che modelli percettivi e cognitivi e i loro modi di produzione artistica funzionano in un modo simile all' "apparato libidico" che li genera, usa e riceve. Storicamente, conducono una vita indipendente dai loro contesti originali e sviluppano dinamiche specifiche: possono essere facilmente riutilizzati con significati diversi e adattati a fini ideologici. Una volta esauriti e resi obsoleti dai modelli successivi, questi modi di produzione possono generare la stessa nostalgia per un codice obsoleto, quale quello che produce la rappresentazione iconica. Svuotati dalle loro funzioni e dai loro significati storici, non spariscono, ma piuttosto vanno alla deriva come navi vuote che aspettano di essere riempite da interessi reazionari che hanno bisogno di legittimazione culturale. Come per altri temi della storia

<sup>63</sup> Le elezioni presidenziali statunitensi del 1980 si svolsero il 4 Novembre. La sfida oppose il governatore repubblicano della California Ronald Wilson Reagan e il presidente democratico uscente James Earl (Jimmy) Carter Jr. La vittoria di Reagan determinò uno dei rarissimi casi in cui il presidente uscente non ottenne la riconferma. Reagan si insediò alla Casa Bianca il 20 Gennaio 1981 e ciò significò per molti Statunitensi un ritorno al conservatorismo in tutti gli ambiti della vita politica e sociale.

culturale, i modi di produzione estetica possono essere distaccati dai loro contesti e funzioni, per essere usati per esibire la ricchezza e il potere del gruppo sociale che li ha acquisiti.

Tuttavia, per investire questi modi obsoleti di un significato e di un impatto storico, prosegue Buchloh, è necessario che siano presentati come *nuovi* e *radicali*. La consapevolezza segreta del loro invecchiamento è contraddetta dall'ossessione con cui questi fenomeni regressivi sono annunciati come innovazione. "I nuovi spiriti della pittura", "I nuovi Fauves", "*Naive Nouveau*", "I Nuovi Nuovi", "La *New Wave* italiana" sono alcune delle etichette applicate ad esposizioni recenti di arte contemporanea (come se il prefisso *neo* potesse nascondere la ristrutturazione di forme preesistenti). È significativo in questo ambito che i neoespressionisti tedeschi, che hanno ricevuto recentemente un ampio riconoscimento in Europa, abbiano lavorato ai margini del mondo dell'arte tedesca per quasi venti anni. La loro "innovazione" consiste precisamente nella loro utilizzabilità nelle circostanze storiche attuali, non in una reale innovazione della pratica artistica.

La specificità storica dei codici iconografici è di solito più evidente di quella delle procedure di produzione e dei materiali. Era sembrato fino a poco tempo fa, per esempio, che la rappresentazione di santi e di pagliacci, oppure di nudi femminili e paesaggi, fosse totalmente rifiutata come espressione di un'autentica esperienza individuale o collettiva. Questa proscrizione, constata Buchloh, non è stata estesa, tuttavia, ad aspetti meno evidenti della produzione pittorica e scultorea. Pennellate appassionate e un'applicazione della pittura ad impasto spesso, colori ad alto contrasto e contorni scuri sono ancora percepiti come "pittorici" ed "espressivi" venti anni dopo che le opere di Stella, Ryman e Richter hanno dimostrato che il simbolo dipinto non è trasparente, ma è invece una struttura cifrata che non può essere un'espressione non mediata. Attraverso la sua ripetizione, la fisionomia di questo gesto pittorico, così "pieno di spontaneità", diventa, in ogni caso, una meccanica vuota. C'è soltanto disperazione pura nella recentemente reiterata pretesa di "energia", la quale rinnega un'inquietudine segreta della reificazione istantanea che attende quella nozione ingenua della possibilità liberatoria di pratiche estetiche apolitiche e non dialettiche.

Ma le intenzioni di questi artisti e dei loro apologeti devono ancora essere capite: contrariamente alla loro pretesa di universalità psichica, essi "esprimono" infatti solo le necessità di un gruppo sociale molto limitato. Se "l'espressività" e "la sensualità" sono diventate di nuovo criteri di valutazione estetica, se noi siamo un'altra volta ancora messi

a confronto con rappresentazioni di ciò che è sublime e grottesco, intesi da Buchloh come "stati empirici complementari di prodotti di alta cultura del modernismo", la nozione di sublimazione che definisce il lavoro di ogni individuo come determinato da isolamento, privazione, e perdita, è riaffermata.

L'attitudine d'impotenza individuale e disperazione è ribadita nella "rassegnazione implicita" di un ritorno agli strumenti tradizionali del mestiere della pittura e nella "cinica accettazione" delle sue limitazioni storiche e delle sue forme di significazione primitivista in un senso materiale, cognitivo e percettivo.

Tali dipinti, sono vissuti, secondo l'autore, da un certo tipo di pubblico come sensuali, espressivi, ed energici. In realtà rappresentano e glorificano il rituale di eccitazione e la gratificazione istantanea che caratterizzano la modalità di esperire l'arte nel mondo borghese. Questo modello borghese di sublimazione, dice Buchloh, che *è stato rifiutato da una tradizione avanguardista di negazione*,<sup>64</sup>trova la sua manifestazione appropriata nella rivitalizzazione reiterata di pratiche pittoriche figurative obsolete ed espressive.

Non è un caso, dice Buchloh, che nessuno dei neoespressionisti tedeschi oppure dei pittori dell'*Arte Ciphra* italiana sia di sesso femminile. In un periodo in cui la produzione culturale in ogni campo sta diventando sempre più consapevole dell'oppressione di tradizionali distinzioni di ruolo basate sulla accettazione di differenze di genere, l'arte contemporanea (o quantomeno quella parte che in quel momento stava ottenendo visibilità sul mercato e nei musei) torna ai concetti di organizzazione psicosessuale che risalgono alle origini della formazione del carattere borghese. Un concetto borghese di avanguardia e il dominio della sublimazione eroica maschile, funzionano come complemento ideologico e legittimazione culturale della repressione sociale.

In quanto questo ruolo sessuale ed artistico è reificato, *peinture*, il modo feticizzato di produzione artistica, può esercitare la funzione di un suo equivalente estetico e produrre un'identificazione culturale corrispondente per lo spettatore. Non deve quindi sorprendere che sia i neoespressionisti tedeschi che i pittori dell'*Arte Ciphra* italiana attingano esageratamente agli stili pittorici, fauvismo, espressionismo e pittura metafisica che precedono Duchamp e il costruttivismo e all' automatismo surrealista ed espressionismo astratto che precedono Rauschenberg e Manzoni, gli stili dunque che precedono le due

E dal rifiuto radicale da parte di molti artisti di quel modello, della divisione del lavoro stesso e della determinazione del comportamento a seconda del sesso delle persone.

istanze essenziali nell'arte moderna quando il processo di produzione della pittura era radicalmente messo in dubbio per la sua pretesa di unità, aura e presenza organiche, sostituite da eterogeneità, procedure meccaniche, e serialità.

Le regressioni contemporanee della pittura e dell'architettura "postmoderne" sono simili nel loro eclettismo iconico al neoclassicismo di Picasso, Carrà e altri. Una varietà di procedure di produzione e categorie estetiche, in aggiunta alle convenzioni percettive che le generano, adesso sono distaccate dai loro contesti storici originali e riordinate in una spettacolare disponibilità. Esse postulano un'esperienza di storia come proprietà privata. la loro funzione è quella del *decoro*. La frivolezza, insiste Buchloh, con cui queste opere evidenziano la loro consapevolezza della funzione effimera che svolgono, non può nascondere gli interessi materiali e ideologici a cui servono; neanche le loro aggressività e spavalderia possono celare l'esaurimento delle pratiche culturali che cercano di elaborare.

Per Buchloh il lavoro degli italiani contemporanei rimette in uso esplicitamente processi di produzione, riferimenti iconografici, e categorie estetiche classiche. Le loro tecniche vanno dall'affresco (Clemente) alle sculture in bronzo (Chia), dal disegno primitivista stilizzato all'astrazione gestuale. I riferimenti iconografici vanno dalle rappresentazioni di santi (Salvo) fino a citazioni alla moda dal costruttivismo russo (Chia). Con la stessa versatilità essi orchestrano un programma di categorie plastiche disfunzionali, di solito inserite in uno scenario di surplus estetico: scultura figurativa a sé stante combinata con un'installazione di incisioni all'acquatinta, murales architettonici con pitture da cavalletto a piccola scala, costruzioni in rilievo con oggetti iconici.

In concomitanza con la feticizzazione della pittura nel culto della *peinture*, si produce una feticizzazione dell'esperienza percettiva delle opere di tipo *auratico*. L'artificio dell'aura è cruciale per queste opere in modo che svolgano la loro funzione come beni di lusso di una fittizia cultura elevata. Nella tangibilità di ciò che si intende come auratico, raffigurato mediante superfici fatte a mano, l'aura e le materie prime si uniscono. Soltanto tale unicità sintetica riesce a soddisfare il disprezzo che il carattere borghese prova per le "volgarità" dell'esistenza sociale; e soltanto questa "aura" riesce a generare un "piacere estetico" nel disturbo narcisistico di personalità che risulta da questo disprezzo.

Il magnetismo estetico di queste eclettiche pratiche pittoriche nasce dalla nostalgia per quel momento del passato nel quale i modi di dipingere a cui si riferivano avevano una certa autenticità. Ma lo spettro di ciò che non è originale sta addosso a tutti i tentativi contemporanei di far rivivere la raffigurazione, la rappresentazione e i tradizionali modi di produzione. Ciò non tanto per il fatto che effettivamente provengano da precedenti specifici, ma perché il loro tentativo di ristabilire posizioni estetiche abbandonate li situa immediatamente in una posizione storica secondaria. Questo è il prezzo da pagare per un plauso immediato raggiunto grazie all'affermazione dello status quo sotto la forma di innovazione. La funzione più importante di tali rappresentazioni è la conferma degli stili tradizionali del dominio ideologico.

Se la nascosta ragione d'essere di questa attività estetica è il regime della proprietà privata ed essa crea lo sfondo in cui si manifesta e si mantiene, allora è naturale che il lavoro stesso abbia le caratteristiche del cliché: gesti compulsivamente ripetuti, svuotati di significato e condensati nel grottesco. Al di là della concezione obsoleta e stereotipata del ruolo dell'artista, al di là delle convenzioni, procedure, e materiali feticizzati che abbiamo analizzato, questi cliché sono facilmente riconoscibili nella pretesa dell'artista di farsi interprete di una cultura nazionale con le sue "radici e leggi."

La richiesta di italianità, nota Buchloh, che Carrà ha reclamato nel secondo decennio del ventesimo secolo, adesso ritorna nella pittura italiana e tedesca come pretesa di identità culturale nazionale. Ma tale pretesa non può nascondere la sua funzione economica come protezione del prodotto nazionale nel sempre più competitivo mercato artistico internazionale.

Così come la storia è stata riscoperta come fonte inesauribile per finzioni di identità e soggettività nella cultura commerciale, nella moda e nella pubblicità, così anche le pratiche regressive di produzione culturale "elevata" creano beni di lusso rivolti a costituire l'identità e la soggettività della classe dirigente.

Quella stessa pretesa per un ritorno alle finzioni di identità naturale e culturale, che abbiamo osservato nell'arte regressiva degli anni venti, adesso sta avendo luogo nell'*Arte Ciphra* e nel neoespressionismo. Riferimenti frequenti a de Chirico e allo stile pittorico del lavoro di Sironi negli anni venti, sono presenti nella pittura italiana contemporanea, mentre i pittori tedeschi attuali si riferiscono alle caratteristiche pittoriche e alle tecniche di produzione dell'espressionismo tedesco.

Tuttavia i neoespressionisti e i loro apologeti rifiutano un allineamento esclusivo con il patrimonio espressionista tedesco, visto che la loro erudizione pittorica e la loro ambizione si estendono a un'assimilazione degli standard pittorici della scuola di New York

e al valore economico fissato da essa. Qualsiasi arte che intenda rimuovere la prevalenza dell'arte americana attraverso il ritorno programmatico ad uno stile nazionale può avere successo nel mercato solo se riconosce lo stile "straniero" dominante. Il problema più importante della pittura europea del dopoguerra è che non ha mai raggiunto il livello qualitativo della scuola newyorchese (così come, secondo Greenberg, il problema più importante che ha affrontato la pittura americana prima della guerra è stato il livello di qualità della scuola di Parigi). Questo, prosegue Buchloh, è particolarmente evidente nelle opere del neoespressionista Georg Baselitz: in lui la dimensione delle opere, il disegno e il gesto pittorico devono molto sia all'espressionismo astratto che all'espressionismo tedesco.

L'istituzionalizzazione del neoespressionismo, dunque, ha richiesto un complesso e sottile insieme di strategie dal mercato e dai musei. Ad esempio, si è dovuto stabilire una continuità storica per legittimare i neoespressionisti come eredi del patrimonio culturale tedesco.

Come già avvenuto nel richiamo all'ordine degli artisti regressivi degli anni venti, un'aggressività crescente adesso sta diventando evidente nel modo in cui questi cliché di visione e di linguaggio sono propagati. Con la crisi del liberalismo, incalza Buchloh, il suo lato nascosto (l'autoritarismo) non si sente più inibito. E quindi esce allo scoperto sotto la forma di irrazionalità e ideologia dell' espressione individuale. In reazione alla coscienza politica e sociale, il libertarismo protofascista prepara la strada alla conquista del potere dello stato. Senza mettere in discussione i motivi del fallimento dell'illuminismo, la fine del modernismo e il silenzio imposto al suo potenziale critico sono presi come scuse per giustificare "la sconfitta". E evidente in queste conclusioni come Buchloh muova dalle tesi della scuola di Francoforte, dal pensiero di Horkheimer e Adorno fortemente critico della società borghese avanzata e del suo tradire il fondamento delle sue stesse origini, l'illuminismo francese.

I postulati teorici che accompagnano l'opera degli artisti italiani (così come emergono dalla mostra curata da Wolfang Max Faust alla galleria Paul Maenz a Colonia nell'estate del 1979) sono per Buchloh affidati al linguaggio "protofascista" del critico italiano Achille Bonito Oliva di cui si cita l'articolo *The bewildered Image* uscito su "Flash Art" nell'Aprile del 1980. Un paragrafo del testo di Bonito Oliva, tratto da pagina 35 serve a Buchloh per affermare le sue idee sul critico e sulla tendenza in questo caso italiana. Bonito Oliva afferma che l'arte del periodo di cui si parla, nasce da un bisogno di

B. Buchloh, Figures of Authority, Op.cit., p.66

A. Bonito Oliva, *The Bewildered Image*, "Flash Art", n° 96-97, Aprile, 1980

tornare alla centralità dell'individuo, di creare immagini di scostarsi dalla fredda creazione anonima. Per Buchloh queste posizioni traggono beneficio dall'ignoranza e dall'arroganza di un racket di "parvenu" che intendono riaffermare, attraverso la legittimazione culturale di queste tendenze pittoriche una politica di rigido conservatorismo.

Buchloh, tedesco di nascita, a mio avviso, forse paga il suo tributo per essere accettato nel mondo anglosassone e facendo pesare il passato fascista e nazista di Germania e Italia condanna con durezza i cosiddetti neoespressionisti e i Nuovi selvaggi tedeschi. Tuttavia, al di là della particolare situazione personale del critico, mi è sembrato che l'intervento di Buchloh meritasse questa ampia sintesi come eloquente documento dei molteplici piani su cui avveniva il dibattito. La contrapposizione non era limitata allo specifico campo estetico ma chiamava in causa più vaste dinamiche politicoideologiche. E' un atteggiamento quello di Buchloh che ritroveremo in altri teorici della sinistra culturale americana che propendono per l'utilizzo di nuove tecniche espressive. Un anno dopo, Buchloh scrive l'articolo Allegorical Procedures, Appropiation and Montage in Contemporary Arts sulla rivista "Artforum".68 L'autore inizia il discorso ricordando l'invenzione del fotomontaggio. Questa tecnica fa parte dell'esperienza della avanguardie storiche, è stata sviluppata ad esempio dagli artisti Dada e dal Surrealismo. Il problema riguarda il modo in cui l'artista seleziona il materiale del suo fotomontaggio o del suo collage, ossia il meccanismo mentale che sta alla base; e Buchloh lo identifica nel procedimento allegorico, citando le considerazioni di Benjamin su Baudelaire: "La mente allegorica seleziona a proprio arbitrio dal vasto e caotico materiale che esso offre alla sua conoscenza"69. La ripetizione di una immagine o di un atto comporta un cambiamento di significato di esso, e in ciò trova la sua giustificazione artistica. Nel riprendere oggetti già esistiti, l'artista non genera cloni che hanno tutti lo stesso significato, ma questi oggetti pur restando gli stessi, assumono significati nuovi. L'allegoria è infatti un nuovo e ulteriore livello di significato; che si unisce al significato originale.

L'osservazione, secondo Buchloh, può essere estesa tutte le forme di arte che elaborano elementi già esistenti, dal fotomontaggio Dada alla Pop Art, alle opere degli artisti più recenti. L'oggetto utilizzato dall'artista assume temporaneamente il valore di oggetto d'arte proprio perché è stato scelto dall'artista e nel contesto della sua opera. L'oggetto pur rimanendo lo stesso, muta momentaneamente il suo status, e assume un

B. Buchloh, Figures of Authority, Op. cit., p.68

<sup>68</sup> B.Buchloh, *Allegorical procedures, Appropiation and Montage in Contemporary Arts*, "Art forum" XXI, 1, 1982, pp. 46 - 52

<sup>69</sup> Ivi, p.46

diverso significato. Questa considerazione di Buchloh a proposito delle opere di Asher<sup>70</sup> è utile anche per capire l'operare di Sherrie Levine, che prosegue sulle posizioni indicate da Duchamp e Warhol: anche Levine s'impossessa d'immagini altrui, con una serie di appropriazione allegoriche (*allegorical appropiations*)<sup>71</sup>. Ed è simile al caso di Dara Birnbaum, che cattura con una telecamera immagini trasmesse da altri media, come la televisione, realizzando videotape e sequenze di fotogrammi. La sua posizione teorica ci fa inferire che in effetti queste appropriazioni allergoriche però avvengono nei media che comunque utilizzano procedimenti meccanici dalla serigrafia alla fotografia e al video, per ciò la pittura qui non menzionata non entra in questa prattica che è per lui possibile e appunto da considerare valida per i tempi in cui scrive l'articolo.

Il concetto di allegoria era già stata analizzata criticamente da Craig Owens nella primavera-estate del 1980. Nel testo The allegorical Impulse: Towards a Theory of Postmodernism<sup>72</sup> l'autore afferma che il concetto di allegoria è stato condannato per quasi due secoli come un' aberrazione estetica. Nell'ultimo tempo un nuovo impulso allegorico si è fatto presente in vari aspetti della cultura contemporanea, come per esempio il "revival" che caratterizza la pratica architettonica odierna. Owens imposta la questione sulla riapparizione dell'allegoria e l'impatto che essa ha, sia nella pratica artistica sia nella critica delle arti visive. Partendo da una definizione del termine e di quello che rappresenta, come attitudine, tecnica, percezione e procedimento, Owens stabilisce dei punti di contatto tra l'allegoria e l'arte contemporanea. Se l'allegoria avviene quando un testo è doppiato da un altro, chi usa l'allegoria non inventa immagini ma se ne appropria, ed è questo il primo vincolo tra allegoria e arte contemporanea. Richard Longo, Sherry Levine e altri artisti contemporanei, generano immagini tramite la riproduzione di altre che possono venire da un film, un video o addirittura da riproduzioni. Queste manipolazioni dell'immagine portano a una perdita o svuotamento di significato e alla frammentazione. L'affinità dell'allegoria con il frammento, l'incompleto e l'imperfetto trova l'espressione più comprensibile nella rovina. Il secondo legame tra allegoria e arte contemporanea è messo poi sul tappeto: la strategia del lavoro "Site-specific", che aspira spesso alla monumentalità di Nazca o Stonehenge. Opere come Spiral Jetty di Smithson, evocano contenuti mitici, e leggono il terreno non solo dal punto di vista topografico ma anche dal punto di vista psicologico. Sono opere istallate per un determinato periodo

<sup>70</sup> Ivi, pp. 51-52

<sup>71</sup> Ivi, p. 52

<sup>72</sup> C.Owens, *The Allegorical Impulse: Towards a Theory of Posmodernism*, in Ch. Harrison, Ch. Wood (a cura di), *Art in Theory 1900-1990*, Oxford, Blackwell, 1992. L'articolo originale compare sulle pagine della rivista "October" nel 1980 in due parti. La prima nel N°12 pp. 67-86 e la seconda nel N° 13 pp. 58-80.

di tempo o abbandonate, questa loro caratteristica di transitorietà rende necessaria la documentazione fotografica.

Nella pratica del fotomontaggio troviamo il terzo vincolo, la strategia dell'accumulazione, dell'allegoria come struttura sequenziale che induce alla lettura verticale di una serie di corrispondenze sopra una catena orizzontale di eventi.

Secondo Owens identificare le strategie artistiche di "appropiation, site-specificity, impermanence, accumulation, discursivity, hybridation" significa credere che l'arte postmoderna sia tutta interpretabile alla luce di un unico e coerente impulso, "The allegorical impulse". L'incapacità della critica di accorgersi di questo impulso risale alla considerazione dell'allegoria come un errore estetico. La proscrizione dell'allegoria è un eredità dalla teoria dell'arte del Romanticismo, e fu a sua volta ereditata acriticamente dalla modernità. Ho deciso di aggiungere questi due saggi di Buchloh e Owens sulla allegoria e l'appropriazione in questo frangente, perché sono anche letture germinali di ciò che in futuro diventerà un approccio interpretativo diffuso anche nei confronti dell'opera pittorica dei nostri protagonisti. L'impulso allegorico è per questi teorici valido in quanto viene usato come appropriazione nell' ambito dei diversi media in circolazione.

Più sfumata, meno ideologica e più legata a motivazioni formali, è l'analisi prodotta dall'artista visivo Thomas Lawson in un articolo dal titolo *Last Exit Painting* pubblicato nell'Ottobre 1981 su "Artforum".

L'articolo parla della tendenza pittorica legata alle creazioni di giovani artisti sia europei che americani. Nel testo Lawson fa riferimento alle diverse tipologie di pittura presenti allora nel panorama artistico e le analizza. Mette poi a confronto i saggi comparsi nello stesso periodo e li critica.

Da una parte c'è "Artforum", con articoli come quelli scritti da Renè Ricard in cui la scrittura risulta frivola, ma, che, al di là dello stile, potrebbero essere considerati una seria apologia dei fautori del ritorno al medium pittorico. "Artforum", in effetti era rimasto un baluardo del credo modernista di Greenberg e per questo la Krauss se ne era staccata. Il periodico "October" ha invece espresso commenti drastici, esaltando tutta l'arte prodotta dalla fine degli anni sessanta in poi, ovvero quell'arte che era prodotta dai pochi artisti concettuali e minimalisti mitizzati dai redattori della rivista come i veri

<sup>73</sup> Ivi, p. 1056

"protettori della fede". Da una posizione di superiorità morale questi elitari di diverso genere, dice Lawson, condannano completamente la pratica dell'arte "incorretta", come un'attività irrimediabilmente borghese che rimane fondamentalmente non degna di nota"<sup>74</sup>. In sostanza i due approcci per Lawson mostrano distinzioni poco chiare fra di loro e convergono in una medesima direzione: l'arte stessa è confinata in una posizione insignificante come pratica che serve soltanto a fissare la rappresentazione di sé o di una teoria. Da entrambi i lati riceviamo lo stesso messaggio senza speranza: non c'è motivo di continuare a fare arte potendo essa esistere soltanto isolata dal mondo reale o come orpello. Questa è soltanto una verità parziale, obietta Lawson, sarebbe più preciso, anche se più complicato, sostenere che mentre potrebbe non esserci motivo per continuare ad esercitare un certo tipo di arte, l'arte come dimensione culturale non è divenuta ancora completamente irrilevante.

Con molta chiarezza Lawson sostiene che seguendo la linea della critica all'architettura, questi sintomi sono stati riconosciuti come "post-moderni", termine che per lui rappresenta "il desiderio nostalgico" di recuperare un passato indefinito. Sulla base di questa idea, qualsiasi tipo di arte che si appropria degli stili dell'arte figurativa di altre epoche e altre culture, può essere considerata come "post-moderna". Infatti, dice ironicamente Lawson, il gruppo che ha goduto del maggior successo è costituito da pseudo-espressionisti come Jonathan Borofsky, Luciano Castelli, Sandro Chia, Francesco Clemente, Enzo Cucchi, Rainer Fetting, Salomé, e Julian Schnabel. Nonostante l'idea confusa di fondo, questi artisti hanno sicuramente qualche merito, e tuttavia il lavoro non può che essere considerato come parte di una "decadente fioritura"<sup>75</sup> dello spirito modernista. D'altro canto i motivi di questo iniziale successo sono chiari: il lavoro di questi artisti, afferma l'autore, sembra molto diverso da quello severo e rispettabile della recente produzione moderna newyorkese anche se pieno di immagini e procedure che sono facilmente riconoscibili come parte dell'arte, o almeno della storia dell'arte. Oltretutto, questi artisti si mostrano autentici e personali in un periodo di apparente sintonia con l'ideale di libertà individuale, anche quando quella libertà è sistematicamente ristretta dalle limitazioni della legge e del commercio.

Lawson afferma che questi giovani pittori pretendono di conquistare il pubblico fingendo una presunta soggezione nei confronti della storia. La loro iniziativa è caratterizzata da un oMaggio al passato, e in particolare da una nostalgia per i primi passi del modernismo. Tuttavia, dice l'autore, quello che ci offrono "è la parodia di

<sup>74</sup> T. Lawson, Last Exit Painting, "Art Forum", Ottobre 1981, pp. 40 - 47

<sup>75</sup> Ivi, p.44

una coscienza storica, un esercizio in mala fede". Decontestualizzando le loro fonti e rifiutandosi di fornire un adeguato approccio critico nuovo per esse, non prendono in considerazione le particolarità "della storia in favore di una mitologia generica, e dunque soccombono al sentimentalismo."

Chia e Cucchi bramano l'energia primigenia del neo-primitivismo, soprattutto come lo concepivano Marc e Chagall, altri si rivolgono invece alle audacie di stile e contenuto dell'espressionismo tedesco. Ma a qualsiasi fonte si rivolgano, questi artisti vogliono realizzare dipinti che abbiano un aspetto fresco e non troppo alienante; così facendo assumono stili riconoscibili e li ristrutturano con colori più intensi e luminosi e con più brio. Il loro lavoro può sembrare aggressivo e semplice, ma risulta troppo calcolato per essere così anarchico come loro pretendono di far credere.

Per Lawson, Clemente e Schnabel sono ambiziosi, cercano di includere una gamma più ampia di riferimenti nei loro lavori. Entrambi si riallacciano agli aspetti neoromantici e pseudo-surreali della popolare arte francese e italiana degli anni 30' e 40', e costruiscono secondo il loro stravagante gusto delle nuove storie. Ma questo è soltanto il punto di partenza e con l'enfasi sul collage additivo, sanziona un'annessione incontrollata dei materiali. La pittura barocca e quella rinascimentale, miniature indiane, oggetti religiosi a buon mercato, qualsiasi tipo di cosa è accettata. Tutte le distinzioni sono fuse come stili, immagini, metodi e materiali che proliferano in un torrente di cose che sono presumibilmente poetiche, e dunque rimosse dal criticismo puro.

Questo "cannibalismo culturale" è l'argomento che Lawson preferisce non analizzare in profondità perché estremamente complesso. Questo atteggiamento artistico evidenzia uno storicismo vacuo, è una posizione superficiale che denota l'accento portato sulla propria dissacrazione del passato remoto e del XX secolo, nel tentativo di essere identificati come antimoderni. E' chiaro che per Lawson dietro questa posizione c'è un programmato interesse a rendere valide queste manifestazioni anche a livello intellettuale ed estetico in modo da offrire loro uno spazio consolidato non solo nel mercato.

Egli afferma che i recenti lavori che si appropriano di questa linea di ricerca possono avere un'importanza critica. Tuttavia il lavoro degli pseudo-espressionisti sfrutta caparbiamente un'idea, abbinando coerentemente elementi e atteggiamenti che

<sup>76</sup> Ivi, p.45

<sup>77</sup> Ivi, p.42

non si possono abbinare, ma non si spinge oltre. "Un mimetismo ritardatario è presentato con un'immediatezza espressionista". Il lavoro pretende di essere autentico, ma prende e utilizza tecniche e immagini altrui. Si riconosce che quella che una volta è stata considerata cattiva arte adesso può essere divertente: tuttavia, quel riconoscimento è espresso in un modo talmente arrogante che per la Maggioranza è ben lungi dall'essere ironico. L'appropriazione diventa cerimoniale, dice l'autore, una conciliazione in cui il collage è concepito non come un agente perturbatore o come una strategia per sfidare la percezione, ma come una macchina per promuovere una crescita illimitata di opere come oggetti d'arte.

Questa unione, prosegue Lawson, tra il primo modernismo e un antimodernismo alla moda può essere caratterizzata come "eccessiva", e ci sono certamente elementi di warholismo al lavoro . È una operazione scettica, con una strategia di mercato, e quindi estremamente attenta alla moda. È un lavoro che si fonda su insinuazioni "furbesche e una personalizzata lista di invitati". Un esempio perfetto è fornito dalla serie di ritratti affrescati di un "demi-monde" chic di Clemente, ma anche la concentrazione sulla tematica gay dei tedeschi funziona in un modo equivalente.

Per l'autore l'unificazione forzata di opposti è una strategia retorica consolidata per rendere il discorso immune da possibili critiche. La capacità di incorporare qualsiasi cosa offre la prospettiva di combinare la maggior tolleranza possibile con la maggior unità possibile, creando un'unità repressiva. Con quest'arte questi artisti ci presentano quello che corrisponde a una caricatura della dialettica, nella quale la compressione degli elementi impedisce lo sviluppo di significato, creando invece immagini fisse – cliché – che dobbiamo associare ad atteggiamenti e istituzioni idonei (l'arte di alto livello è idonea per i musei. "Con grande scetticismo questo lavoro cerca di sospendere l'impresa modernista, eliminando la ansiosa percezione del nulla che la caratterizzava, sostituendola con il riconoscimento inorgoglito che se l'arte non significa niente sarà a maggior ragione accettabile per coloro che cercano soltanto *entertainment*." "78.

Per Lawson tale versione svilita della pratica modernista, è fortemente in opposizione all'idea di analisi critica, essendo semplicemente una dichiarazione di presenza che indica soltanto l'ambizione dell'artista di essere notato.

David Salle occupa una posizione centrale in questa controversia, visto che

<sup>78</sup> Ibidem

l'artista sembra essere a metà tra un formalismo vuoto del tipo praticato da Clemente e Schnabel, e una sovversione critica dello stesso formalismo. Il suo lavoro ha condiviso per molto tempo alcune caratteristiche del lavoro di questi artisti, particolarmente nella giustapposizione deliberatamente problematica di stili e immagini eterogenee. Ma mentre l'intento di Clemente e Schnabel rimane fin dal principio narcisista, quello di Salle è sempre sembrato più distaccato, un'"infiltrazione" calcolata che intende analizzare punto per punto i miti estetici prevalenti. Solo adesso sembra esistere il pericolo che l'infiltrazione sia diventata troppo invasiva: "il seduttore si ritrova innamorato della sua vittima designata".

Lawson pensa che la maggior parte dei critici seri che SI sono finora interessati alla definizione del *goffo* termine "post-modernismo" sarebbero d'accordo con l'idea centrale della sua argomentazione, sarebbero d'accordo cioè con il fatto che, nella situazione che descrive, non è dubbia solo la praticabilità di qualsiasi mezzo, ma soprattutto la realizzazione dell'esperienza estetica stessa. "Ma è precisamente qui che cominciamo ad approssimarci alla definizione di un differenza inconciliabile. Fondamentalmente, è un conflitto tra una certa purezza logica, anche dottrinaria, e l'impurità della vita reale; una discrepanza su cosa fare per quanto riguarda la divergenza tra quello che dovrebbe essere e quello che è."

Stiamo vivendo, argomenta Lawson, in un'era di scetticismo e come risultato la pratica dell'arte è inevitabilmente bloccata dall'incertezza della realtà. L'artista può continuare come se questo non fosse vero, con l'ingenua speranza che tutto alla fine si risolverà. Ma data la situazione, una posizione più ragionata implica l'adozione di un tono ironico. Tuttavia, uno dei risultati più preoccupanti dell'adozione del modernismo da parte della cultura borghese tradizionale è che fino ad un certo grado l'ironia è anche stata integrata. Una risposta vagamente ironica al mondo e leggermente sarcastica è adesso diventata una risposta banale, scontata, ovvia e sbadata"<sup>79</sup>. "Dall'essere un metodo che potrebbe frantumare idee convenzionali, è diventata una convenzione per creare complicità. Dall'essere un modo di confrontarsi con la mancanza di fede, è diventata uno schermo per la mala fede. In questo senso, i film popolari e i programmi televisivi sono ironici, i conduttori sono ironici, Julian Schnabel è ironico. Vale a dire che l'ironia non è più facilmente concepita come una pratica liberatoria, ma (al contrario capita che sia percepita come repressiva. La complessità di questa situazione esige una riposta più complessa. Siamo bombardati da informazioni, fino al punto in cui esse diventano insignificanti per noi. Possiamo ignorare questa situazione, possiamo scherzare, confessare

<sup>79</sup> Ivi, p. 45

confusione e perplessità. Ma la nostra libertà è in gioco, e l'inganno è il castigo per la nostra mancanza di attenzione.

Il lavoro contemporaneo più impegnato che usa la fotografia e l'arte figurativa fotografica rimane illustrativo. C'è un'indicazione di quello che potrebbe essere preso in considerazione ma non di più; la nostra conoscenza delle ripercussioni di quello che fa la macchina fotografica non è avanzata in un modo coerente e composto. Questioni importanti sono individuate, ma rimangono isolate, stranamente sconnesse".

Artisti "radicali" conclude Lawson devono affrontare una scelta: o vivere nell' afflizione, oppure tentare "l'ultima strada: la pittura". La natura digressiva della pittura è per l'autore utile a persuadere l'osservatore e ciò è dovuto alla sua caratteristica di essere un'incessante rete di rappresentazioni. Essa condivide l'ironia implicita in qualsiasi consapevole sforzo in questi tempi, ma può oltrepassarla per rappresentarla. Molti artisti hanno deciso di presentare un lavoro che può essere classificato come pittura, o almeno come collegato a questa. A Lawson ciò appare come un gesto disperato ma necessario: "un tentativo per affrontare tutte le contraddizioni della produzione artistica attuale concentrandosi sul centro del problema, quel continuo dibattito tra i "moderni" e i "postmoderni" che è spesso espresso in termini della vita o della morte della pittura".

Per Lawson dunque, per cercare di sintetizzare la sua complessa argomentazione, condannare l'operazione condotta da pittori come Clemente e Chia o dai neoespressionisti tedeschi non significa escludere totalmente l'uso del medium pittorico. Quello che fa la differenza è la consapevolezza nell'artista del carattere "disperato" e "paradossale" di questo gesto estetico. Ed è proprio questa consapevolezza che manca ai neofigurativi italiani e tedeschi e che li condanna a una sterilità ripetitiva.

Altri critici, giornalisti, letterati, poeti e artisti invece sostengono queste nuove correnti pittoriche e quindi l'opera dei cosiddetti "tre C's" Chia, Clemente, Cucchi, che per inciso sono i primi tre italiani della Transavanguardia a ricevere l'attenzione del circuito delle mostre, del pubblico, del mercato e della critica. Chi sostiene questa corrente spiega, analizza e difende la ripresa pittorica come nata dal bisogno da parte dei giovani creatori di riconnettersi con lo slancio creativo riappropriandosi dei mezzi tradizionali, in particolare dei pennelli e del colore, in un atteggiamento vitale con risvolti emotivi talvolta violenti che si distacca volutamente da condizionamenti ideologici e da elucubrazioni teoriche e critiche.

Edit De Ak<sup>80</sup>, ad esempio, celebra nel suo primo importante saggio scritto su "Artforum" nel Febbraio del 1981, la pittura di Francesco Clemente e dei suoi compatrioti come una sorta di seducente "onanismo" artistico. Chameleon in State of Grace<sup>81</sup> (questo è il titolo del saggio in italiano sarebbe Camaleonte in Stato di Grazia) è un'analisi dell'opera di Francesco Clemente che ha avuto grandissimo successo nella lettura dell'opera dell'artista per varie decadi a venire. Si tratta del primo saggio dedicato completamente al pittore italiano in una rivista di alto spicco come lo è "Artforum". A tutt'oggi nelle monografie dedicate al pittore viene sempre citato ed è una delle prime e più note recensioni sull'opera di Francesco Clemente negli Stati Uniti. Il saggio porta una epigrafe tratta da un brano di Iggy Pop famoso cantante inglese legato al punk in quegli anni. E' inoltre corredato in ogni pagina sui bordi di piccole scritte, segni e disegni fatti da Clemente. L'autrice avverte che le citazioni italianizzate e fra parentesi appartengono a Oscar Wilde e alla sua opera De Profundis che ritiene sia una "suprema" tipologia romantica del Cristo. A pagina 38 compaiono tre opere dell'artista: Sei buchi del corpo sono nove o dieci e due disegni senza nome sempre appartenenti alla serie Vetta, presentata nel 1979 da Emilio Mazzoli a Modena. A pagina 39 ci sono Autoritratto tra due sguardi (1979), Autoritratto con oro entrambi della serie Non Scopa. Inoltre Priapea (1980) e Chi non pinge figura se non può esser lei non la può porre (1980). A pagina 40 compaiono le opere Two Painters e Gratis, entrambe eseguite nel 1980. Le ultime due opere che corredano l'articolo sono Three in one (1980) e Il primo autoritratto (1977).

L'autrice inizia mettendo a confronto il lavoro dei pittori americani con quello degli italiani. Come già detto, De Ak dichiara che gli americani sono "Puritani alla base" E qui si trova in flagrante consonanza con l'espressione usata da Achille Bonito Oliva nella sua presentazione scritta dell'Aperto ottanta quando sostiene che: "L'artista americano pur nell'allargamento della sua mentalità, conserva una caratteristica legata alla propria tradizione puritana che lo porta ad identificarsi con il suo spazio" Per De Ak le immagini che nutrono gli artisti americani "provengono dai film noir, dalla TV e dai giornali." Essi hanno poca sensibilità nei confronti della materia pittorica. Invece i giovani italiani sono più "liberi di disegnare i loro sogni [..] le loro allegorie [..] la loro eredità "e in questo stato di grazia Clemente abbraccia la storia dell'arte inseguendo e rincorrendo la sua cultura visiva, la sua tradizione e può muoversi in qualsiasi direzione attraverso il tempo, la metafora e la propria libido.

<sup>80</sup> E. de Ak scrittrice, attrice e poetessa collaborava con "Artforum".

<sup>81</sup> E. de Ak, A Chameleon in a State of Grace, "Artforum", February 1981, pp. 36-41

<sup>82</sup> E. de Ak, A Chameleon in a State of Grace, "Artforum", February 1981, p.36

<sup>83</sup> Bonito Oliva, *Aperto Ottanta*, in Gianfranco Dogliani; Teresa Ricasoli (a cura di), *La Biennale di Venezia*, Op. cit., p.46

De Ak afferma che la scelta di attingere a più risorse visive rappresenta una scelta personale e consiglia di non equivocare le idee, l'imagism (immaginismo) come lei definisce l'arte di Clemente, Chia, Cucchi, e altri pittori affini è uno dei fattori che accomuna il lavoro di questi artisti. Come stile possiede una interessante qualità: è un ricco serbatoio di significati provenienti da una eredita culturale locale, che però non è utilizzata ingenuamente<sup>84</sup> né regressivamente. L'eredita locale è impiegata per prendere le distanze da una cultura egemonica centrale. In effetti c'è il rischio di pensare che si tratti di un'arte provinciale, è invece una scelta dettata dall' "euforia del particolare, del personale, del regionale"85. Anche se esistono delle scelte nazionali e regionali, c'è un dialogo in potenza tra le tendenze che si espandono in questi primi anni ottanta. Le ragioni dell'immediata internazionalizzazione dei pittori italiani che trovano una confluenza con gli artisti americani va cercata nella scelta dell'immagine, che finalmente si ripresenta in un medium appropriato, anche se ci si trova davanti a una "torre di babele". Generalmente, dice De Ak, l'immagine pittorica italiana che è comparsa a New York, nell'autunno del '80 è molto più intrigante, sensuale, sofisticata e colta rispetto alla pittura americana che utilizza l'immagine, tuttavia e proprio per queste caratteristiche è stata trascurata dalla critica. De Ak afferma che manca un'analisi che decifri e differenzi gli aspetti dell' operare italiano. C'è una lacuna e una mancanza di empatia nella critica americana al momento di valutare l'arte straniera che in questo caso si presenta ricca di repertori. L'arte americana, dice De Ak, ripetendo concetti già espressi, "puritana alla base", 86 è fatta da un immaginario che attinge a fonti quali i giornali, la tv, il cinema, all' immediatezza di ciò che gli artisti osservano intorno. Gli italiani invece attingono alle risorse visive e culturali proprie della loro storia, della loro regione. Sono liberi di disegnare i loro sogni, di vivere il mito dell'artigianato, di usare l'allegoria ed il potere della metafora. Possono adoperare stili storici solo come iconografia e hanno la libertà di essere "specifici" rispetto alla propria eredita artistica.

Essere italiani adesso, dice De Ak, a New York è una situazione straordinaria. Giovani pittori "balbettano" in "strait jackets" rivendicando tempo libero, occasioni

L'autrice ritiene che l'attingere a fonti del proprio background sia una scelta deliberata che diventa anche un atteggiamento sofisticato.

<sup>85</sup> Ivi p.36

Questa opinione è consona, come abbiamo visto, a quella adoperata da A.B.O nel catalogo della mostra *Aperto '80* per la Biennale di Venezia. Per ciò ribadisco che De Ak anche senza farne menzione avrebbe potuto leggere il testo di Oliva adoperando la sua terminologia e forse e arrivando a conclusioni similari nell'analisi fatta dal critico italiano.

<sup>87</sup> Giacche strette.

per il divertimento del fare arte. Dai tempi dell'empirismo l'arte è stata cosciente di essere "arte". Da allora, difatti, gli artisti realizzarono dichiarazioni sul loro operare e si svilupparono regole sofisticate, esse diedero luogo ad un sistema dell'arte che emerse praticamente in maniera separata dall'artista stesso. Questo sistema diventò impervio e incapace di aprirsi al gesto, alla idiosincrasia e alla personalità artistica. E' ciò che avviene soprattutto con l'arte degli anni sessanta, analitica di se stesso, quasi una deduzione generata come un esercizio scolastico dall'autonomia della tradizione visiva.

La nuova coscienza immaginista degli artisti non fa conto, invece, della sistematizzazione della sfera dell'arte e delle tradizioni ad essa collegate. Questi artisti vivono al di fuori delle regole, abitano in uno spazio fatto d'immagini libere da condizionamenti e è qui che vive anche Francesco Clemente.

La storia come fonte, ripresa o ripetuta può sembrare noiosa ai critici d'arte che cercano il nuovo, allo stesso tempo il fatto di dipingere può sembrare obsoleto e sorpassato. Tutti sono artisti diceva Beuys, ma non tutti sono pittori dice De Ak. Gli artisti che fanno pittura dichiarano che esiste ancora il pedigree dell'artista.

Nella città eterna, dice l'autrice riferendosi a Roma, è meglio essere un camaleonte in stato di grazia, cioè un artista che può attingere o muoversi intorno a vari strati di immagini prese dalla storia che non necessariamente viene consumata o sussunta ma revitalizzata e assimilata. Si tratta di appropriarsi della storia cercando i propri ritmi e amplificandoli. Gli strati di tradizione sono storia tracciata presa e ripresa da secoli, ogni artista può servirsene. Gli *imagisti* italiani dei quali sentiamo parlare, dice l'autrice, ribadendo che a New York sono sempre più conosciuti, sono frequentemente inquadrati o collegati in un gruppo, ma in definitiva sono individui che appartengono a regioni diverse, che fanno lavori diversi e hanno tradizioni diverse. Francesco Clemente nota De Ak, nato nella ricca e religiosa città di Napoli, vive a Roma e attinge all'atmosfera metafisica della città, alla storia, al clima bohemien, e alla forte presenza di artisti concettuali come De Dominicis, Pisani, Prini. Parallelamente ci sono gli artisti dell'arte Povera e tra loro Alighiero Boetti al quale Clemente ha fatto da assistente. Tramite Boetti si è avvicinato al mondo e all'arte orientale. De Ak afferma che queste conoscenze certamente hanno influenzato il giovane artista napoletano ma egli ha voluto esprimere tutte le sue esperienze attraverso un medium diverso. Nonostante egli abbia lavorato con fotografia e istallazioni, la sua predilezione è per elementi pittorici quali i pastelli, gli acquarelli, l'olio, i mosaici, e da qui emerge un punto nodale del lavoro dell'artista, cioè il disegno.

Clemente disegna in diversi modi e stili, può disegnare con stile accademico o naïf. Il disegno naïf e quello che preferisce perché gli permette di esprimersi velocemente senza pulire, raffinare niente.

La chiave per capire questo recente boom di immagini è appunto l'emergenza del disegno. Disegnare, dice De Ak, è il modo più semplice per stabilire un vocabolario personale. E' un medium non alienato dall'esterno è quindi la più pura espressione dell'artista. Nello studio di Clemente, che De Ak visita a Roma, ci sono pile di disegni distesi su tutto il pavimento, attaccati ai muri ovunque ci si giri. I disegni sembrano essere stati messi li apposta per i visitatori, per farli entrare nel proprio mondo costituito da fogli e matite. Sembrano un grande repertorio di idee ma, soprattutto, di immagini fatte in diversi stili. "Nel corso del flusso perpetuo dell'attività disegnativa di Clemente, l'immagine si filtra senza coscienza [..] le sue immagini sono come cartoline scritte e poi sparpagliate in giro, isolate". 88 Queste immagini però, dice De Ak, sono citazioni, frammenti, memento di un particolare ambiente. Numerosi sono gli interessi di Clemente, egli coglie immagini che trova anche per caso, un orologio, un emblema, un animale, tutto messo insieme "con nonchalance". C'è un'immagine che richiama l'attenzione dell'autrice, si tratta di una scena in cui l'artista è visto nel suo studio con una prospettiva a volo di uccello, in piedi su fogli di disegno che si srotolano dal soffitto fino ad arrivare al pavimento. Se ne deduce che il lessico della nuova immagine è vasto quanto "sradicato": gli artisti hanno "carta bianca" per scegliere immagini e disporle sulla tela a loro piacimento. La nuova immagine non ha un campo iconografico determinato come succedeva nel Rinascimento, prosegue l'autrice. Gli artisti come Chia e Clemente possono citare anche quel periodo ma senza la valenza interpretativa di una volta. L'immagine assume nuovi significati. In Francesco Clemente quest'immagine nasce dalla sfera emotiva e non dall'ambito semantico. Se la nozione d'identità può appartenere alla sfera iconologica come succede con Clemente, allora può anche avere una valenza semantica. La grande quantità di bandiere, emblemi, marchi, segni, slogans, che l'artista dipinge nelle sue opere possono interpretarsi come abbreviazioni dell'idea d'identità. Clemente si appropria dell'immagine di uno stemma, lo separa dal suo valore visivo acquisito e lo ricarica con un'insegna personale affidandogli un nuovo status artistico. In questi dipinti, Clemente interseca molteplici significati. Le sue opere esprimono dubbi, duplicità, incertezza in un campo pittorico seminato da indiscrezioni personali, riferimenti impropri. L'ambiguità dell'interpretazione è una caratteristica della "nuova" immagine visiva. Quindi perché non permettere che l'ambiguità partecipi al processo creativo sin dall'inizio, si chiede De Ak. L'immagine nell'opera di Clemente gioca a nascondino con il significato in una "foresta"

<sup>88</sup> Ivi, p.37

di codici in perenne metamorfosi, egli trasforma i contenuti e presenta concetti filosofici come se fossero rebus. L'artista si immischia nel problema che più ossessiona l'uomo contemporaneo: la sfida tra identità e immagine. Negli autoritratti, i gesti, il linguaggio del corpo e l'evidenza degli organi interni ci invitano a riflettere. Le raffigurazione del corpo e del suo funzionamento evidenziano fiumi di rifiuti. Secondo la sensibilità occidentale le secrezione del corpo sono "decadenti", ma Clemente tramuta il corpo in un elemento mistico: gli orifizi servono a scaricare le secrezioni, ma sono anche ricettori grazie ai quali il mondo è collegato con l'esistenza. Sono un punto di alta tensione dove avviene l'interazione con il mondo. Le rappresentazioni degli orifizi, siano sessuali o escretori, compaiono ossessivamente nell'opera dell'artista. Un altro elemento molto presente è l'autoritratto che, per De Ak, non è solo la rappresentazione del volto di Clemente ma la fisionomia di una tipologia unica di un uomo, distinto dall potere di redimere: cioè l'artista. Cloni di Clemente popolano i suoi quadri, a volte accoppiati sembrano voler confermare la propria esistenza, " sono gli scatti dei riflessi nello specchio".89 I gesti di queste figure sono mimetici, non comunicano tra di loro, sembrano l'espressione di un dialogo con se stesso.

La "magia" di questi lavori, la particolare disposizione del corpo, la ricorrenza di figure maschili a volte in interazione violenta o sessuale, "hanno un allure di tabù". E' un iconografia che può essere interpretata come omoerotica, dice De Ak, ma in realtà si tratta di autoerotismo. La lascivia dell'eruzione erotica in composizioni *naïve*, fa si che Clemente sia un maestro nell'atto di sottintendere, piuttosto che nell' affermare, un determinato contenuto. La sua arte è "inafferrabile", egli ci invita a cercare di cogliere un significato, ma esso ci sfugge.

In consonanza con Bonito Oliva, Edith De Ak sottolinea che Clemente è al di fuori della logica della avanguardia, e degli elementi che la caratterizzano come l'originalità e la novità. Clemente si pone di fronte a queste caratteristiche in una posizione ironica, destruttura i cardini dell'avanguardia e riscopre l'aura come campo magnetico. Per l'autrice la personalità dell'artista è anche da sottolineare e afferma come egli " abbia un incanto speciale capace di portare pace alle anime angosciate". 90

L'"ipocondria" dell'arte contemporanea, che è sempre alla ricerca di problematiche, viene risolta da Clemente in un *romance*, egli "ama l'arte", " la adora", e " la cura con

<sup>89</sup> Ivi, p. 39

<sup>90</sup> Ivi, p.40

affetto come facevano i vecchi maestri pittori". <sup>91</sup> Clemente, per Edith De Ak, è un artista per vocazione, egli riprende dalla tradizione e si muove in ogni direzione a " piede libero nel tempo".

Possiamo concludere questo intervento con alcune riflessioni. Le idee di Bonito Oliva, sul muoversi liberamente in ogni direzione, vengono riprese dall'autrice che, come Kay Larson, è stata del resto a Roma, e ha fatto visita a Clemente stavolta nel suo studio. La visione americana dell'eredità artistica, e dello stereotipo della libertà creativa degli italiani, del loro disubbidire alle regole, e della loro versatilità artigianale, s'incarnano nei pittori ed in particolare in Francesco Clemente. Che come un camaleonte può cambiare e transitare a piede libero in ogni direzione nella storia e nel mondo. L'opera di Clemente si presenta libera d'incarnare perversione, eccentricità, sregolatezza. Tutti elementi che girano intorno a lui come cerchi in eccesso, che generano quel campo di licenziosità che all'autrice sembra affascinante. L'artista che rilancia il valore dell'aura ed è capace di redimere l'arte è dunque una sorta di alchimista che trasforma e tramuta. Quest' idea dell'artista sciamano si ricollega, inoltre, al modo di vedere artisti americani come Pollock negli anni 40 e 50', figure maschili di grande fascino capaci di innalzarsi come personalità superiori.

Il lessico di De Ak, complesso e direi lussureggiante, secondo alcuni debitore dello stile linguistico di un giornalista e critico allora affermato, Calvin Tomkins, è in questo caso al servizio di un testo che si presenta con interessanti spunti sull'opera di Francesco Clemente, ma che ha anche dei forti riflessi di un elogio apologetico.

Ancora Clemente compare in un testo di René Ricard, poeta e frequentatore della Factory<sup>92</sup> di Andy Warhol, che scrive un fortunato saggio *The Radiant Child*<sup>93</sup>, comparso su "Artforum", nel Dicembre 1981. Egli compie una disamina della "Graffiti art" dagli anni settanta al 1981 rivolgendo la sua attenzione agli sviluppi di questa manifestazione nell'opera di Keith Haring e in particolar modo di Jean Michel Basquiat. Inevitabilmente i nomi degli artisti italiani compaiono nel saggio, Clemente appare a Ricard come il migliore di tutti, per la sua sfrontatezza e per il modo in cui dipinge, come un ragazzo di 13 anni. Nelle sue opere, in particolare *Titire* del 1980, Clemente preserva

<sup>91</sup> Ibidem

<sup>92</sup> Ricard lavora persino come comparsa nei film di Warhol: *Lichene* (1965) e *Chelsea girls* (1966)

<sup>93</sup> R. Ricard, *The Radiant Child*, "Artforum", Volume XX No. 4, Dicembre, 1981, pp. 35-45

un momento dell'infanzia, "visto e ricordato in un lampo, nella sua flagranza, l'artista propone quest'immagine come arte, anche se sembra un reperto raccolto in un negozio di cianfrusaglie"<sup>94</sup>.

Il testo di Ricard diventa un pezzo essenziale per la bibliografia di Jean Michel Basquiat e allo stesso tempo si configura, a mio avviso, come un importante documento di ciò che i critici vicini alle correnti pittoriche pensano degli artisti italiani. Nel saggio Ricard compie un percorso attraverso la pratica dei graffiti in quanto manifestazione anche artistica. In questo contesto egli analizza l'opera di Francesco Clemente.

E' compito del critico, dice Ricard, distinguere, tra la massa di produzione di taglio popolare, individui che invece definiscano un loro stile, per portarli all'attenzione del pubblico. Le mostre cittadine effettuate tra 1979 e 1980, il *Times Square Show*, gli spettacoli al Mudd Club, *New York / New Wave* al PS 1, hanno abituato lo spettatore a vedere l'arte come frutto di collaborazioni di gruppo. Co.la.b e Fashion Moda, hanno creato un ambiente "populista" definito, e come tutte le organizzazioni, dagli albori del moderno, hanno posto una base per lanciare sempre nuovi lavori.

Le produzioni più accessibili al pubblico e immediatamente emulate, in questi spettacoli, sono stati gli stili collegati ai graffiti. Per New York queste manifestazioni sono parte della propria esistenza come città. C'è un appello immediato nell'aspetto della vernice, dello spray, dei marcatori. "Ogni *tag* fatto da qualsiasi adolescente su qualsiasi treno, su qualsiasi linea è abbastanza straziante (...) In questi autografi esiste il *pathos* intrinseco del sito archeologico, il grido lungo il vasto circuito infinito del tempo che urla "io sono qualcuno", su un muro a Pompei, su una roccia al Pireo, nel cimitero della metropolitana. In un futuro scavo archeologico, ci chiederemo: "Chi era Taki ?".95

Il "Graffiti" postula l'idea di un arte anonima dove sappiamo tutto su un lavoro, tranne chi lo ha fatto<sup>96</sup>. Con la ricerca dell'identità dell'autore arriva anche il bisogno dell'artista d'identificarsi con il proprio lavoro per distinguersi dai dilettanti. E da questa

<sup>94</sup> Ivi, p.37

<sup>95</sup> Ivi, p.36.

Taki era a quei tempi un *graffitista* di origine greca, del quale si erano perse le tracce, ma la sua firma ai tempo del articolo scritto da Ricard era presente in vari spazi della città di New York.

<sup>96</sup> I Tag a cui si riferisce Rene Ricard sono gli allora famosi: Lama, Pink Lady, Pray, Sesso, Taki, Scogliera 159, Futura 2000, Dondi, Zephyr, Izzy, Foschia, Daze, Fred, Kool, Stan 153, SAMO (Jean Michell Basquiat)

tendenza sorgono i nomi di Jean-Michel Basquiat e Keith Haring. In questo periodo, quindi nel 1981, i loro nomi sono già famosi. Basquiat e il suo tag SAMO (*Same Old Shit*) sono riconosciuti dagli abitanti della città come suoi. Lo stesso accade con le figure disegnate da Haring che possono addirittura essere trovate sui bottoni dei ragazzi adolescenti. L'identificazione e la consacrazione del "graffiti" come arte è stata comunque difficile, solo dopo una decina d'anni si pensa a quest'arte senza i pregiudizi precedenti, pare indicare Ricard nella sua riflessione. Per il letterato la definizione di ciò che è arte è abbastanza ambigua, come ambigua è la produzione del periodo. Per esemplificare questa situazione Ricard, come abbiamo visto, analizza una delle sue opere preferite di Francesco Clemente. Si stabilisce così un importante aggancio fra i pittori italiani e la Graffiti art. Secondo Ricard entrambe le tipologia pittoriche recuperano energie e ricchezza emotiva. L'arte di Clemente, così come quella di Basquiat e di altri artisti che colgono elementi dalla cultura popolare e che lavorano con elementi scartabili, ha quindi un valore positivo.

La reazione da parte del gruppo di "October" alle valutazioni positive degli "Italiani" non si fa attendere. In un supplemento speciale del 29 Settembre 1981 del "SoHo News", Rosalind Krauss afferma "Nella sua più recente incarnazione, Artforum ha manifestato la sua determinazione a far parlare l'arte per se stessa. (..) E così sono gli artisti e i poeti a scrivere per Artforum, in una sorta di allegria incontinente, ed in un' incantatoria affermazione dell' io personale cioè del sé e di se stessi". 97 Krauss non nomina i responsabili di questo atteggiamento ma i lettori di Artforum avrebbero probabilmente riconosciuto René Ricard e Edith DeAk come i primi indiziati. Ricard aveva da poco pubblicato il saggio apologetico su Julian Schnabel, Not about Julian Schnabel nel quale aveva anche sostenuto l'arte di Francesco Clemente, e nello stesso numero di "Artforum" Edith De Ak ed Ingrid Sischy98 avevano dichiarato in apertura di quel fascicolo della rivista, che era ora di permettere all'arte di parlare per se stessa". De Ak aveva sostenuto in particolare che la presenza diretta dell'arte nella rivista poteva avere una forte risonanza, come una "grancassa martellante" insistente sull'arte che parla di arte, dice la poetessa. Il contrasto dunque si andava acuendo e chiarendo, e le voci di Ricard e De Ak, anche se criticate, innegabilmente a quel tempo occupavano posizioni di primo piano nella stampa d'arte, e nonostante l'oblio attuale, hanno avuto al loro tempo una forte presenza nel mondo della critica d'arte, benchè Krauss e la sua cerchia abbiano risposto al loro operare con un disprezzo apertamente dimostrato.

<sup>97</sup> R. Krauss, *Art Attacks! Heavy Volley at Aesthetic Folly*, "Soho Weekly News", 29 Settembre 1981, sp

<sup>98</sup> Ingrid Sischy (1952-2015) era a quei tempi l'editrice di "Artforum".

Le critiche agli autori che scrivono su "Artforum", e quindi anche agli artisti che i suoi redattori sostengono, arrivano anche da altre riviste, come accade in un interessante saggio comparso su "Arts Magazine", intitolato Boy do I love art or what? (Ragazzo amo l'arte o cosa?) di Jeff Perrone. 99 Vi compaiono, corredando l'articolo, riproduzioni di opere di Julian Schnabel e di Francesco Clemente. Dell'artista italiano sono Paternity (1980) e due miniature della serie *Pinxit* (1981). In questo caso, possiamo esaminare un altro punto di vista. Perrone afferma che il nuovo stile di scrittura, serve solo come "apprezzamento", il suo proposito è accattivarsi il lettore e l'osservatore e indirizzarlo verso una determinata tipologia d'arte. I due articoli dedicati ai "nuovi" pittori, sostiene Perrone, riferendosi a Chameleon in State of Grace di De Ak e Not About Julian Schnabel di Ricard, che parlano rispettivamente di Clemente e Schnabel, dimostrano l'urgente bisogno da parte di "Artforum", che egli considera un produttore di promozioni, di servire appunto a un obbiettivo di mercato. A un certo punto, prosegue Perrone, lo scrittore annuncia che il suo artista è un "devoto dell'arte": Edith De Ak scrive che Clemente "adora" l'arte e René Ricard sottolinea l'amore di Schnabel per l'arte. Ed è in quel momento che ci si accorge che queste letture non hanno niente a che vedere con la critica analitica, cioè con un analisi dell'opera e dell'artista. Questo avviene, si chiede l'autore, perché si utilizzano indiscriminatamente la parola arte e amore? Cosa significano queste affermazioni? Non c'è una spiegazione. Gli autori citati non dicono che loro amano questi artisti bensì che gli artisti amano e adorano l'arte. "Perché amore e adorazione? Perché questo tipo di scrittura?"<sup>100</sup>, si chiede ancora Perrone e risponde che questo modo di scrivere opera come uno strumento pedagogico che trasforma il pubblico in consumatore. Questi testi sono pubblicità che chiaramente ha uno scopo promozionale. Questa tattica è profondamente conservatrice, è un ripiego anacronistico verso il passato, si parla di grandi opere d'arte, del riscatto del museo, dell'emulazione dei grandi predecessori. L'autore afferma che De Ak e Ricard sono bravi promotori, che hanno lo stesso punto di vista estetico ma che il tono delle loro affermazioni è diverso. De Ak presenta una versione più colta rispetto alla visione innocente e naïve di Ricard. De Ak intona un discorso costituito di suggestive evocazioni nelle descrizioni delle opere, e arriva a dire qualcosa di sostanziale. Si tratta della descrizione dell'ossessione di Clemente per il corpo umano e il ritratto e dell'interpretazione che ne fa l'autrice, quando esalta il gusto narcisista dell'artista. Nonostante questo, Perrone ritiene che sia De Ak che Ricard non siano veramente interessati a interpretare fino in fondo l'opera degli artisti di cui parlano. Il termine imagists che De Ak usa per parlare degli artisti italiani, Chia, Cucchi e Clemente, è per l'autore insufficiente. Cucchi e Chia sono debitori del futurismo e il loro lavoro ha un

J. Perrone, *Boy Do I love Art of War*, "Arts Magazine", Vol. 56, Settembre 1981, pp 72-75

<sup>100</sup> Ivi, p.73

certo stile, legato appunto a questa corrente e al cubofuturismo russo, nelle diagonali che adoperano, nei movimenti delle figure e nella loro composizione in generale. "Per me questo risulta esilarante [..] anche se i pittori futuristi italiani e russi di inizio secolo erano meno pittori, erano più intelligenti. Facevano molto di più che dipingere e i nuovi italiani non lo fanno [..] ma pare che la loro pittura sia una soddisfazione per il mondo dell'arte che brama caffeina visiva". <sup>101</sup>

Poi l'autore prosegue con il paragone secondo cui "Clemente invece è pari alla cocaina visiva come David Salle lo è all'eroina": 102 anche se l'artista italiano condivide con i suoi connazionali Chia e Cucchi "l'iconografia dello stupido", 103 per la costante presenza di personaggi che scoreggiano o defecano, egli riesce ad arrivare a un processo di esplorazione del mondo. In Clemente c'è talento per esprimere il vernacolare grossolano, che così risulta astutamente umoristico. Riesce a creare una connessione con i sensi dell'olfatto e con la sfera sessuale dell'osservatore. Egli può riprendere l'erotismo di artisti come Egon Schiele e Carl Dreyer, aggiungendo simboli freudiani e surrealisti, ma a differenza di questi ultimi non pretende che siano una cura per l'individuo o la società. Egli accosta elementi, creando mondi che non rispecchiano il mondo occidentale; pare, anche, essere cosciente dell'ansietà maschile nei confronti dei movimenti femministi. La tensione del suo lavoro viene dal suo bisogno di preservare la rabbia e la passione del sesso, mentre riconosce l'impossibilità di maneggiare questi elementi se non attraverso cliché. Il lavoro di Clemente potrebbe essere letto anche come una critica sottintesa ai luoghi comuni e banali sulla sessualità. "La sua produzione ha un sapore di fine secolo che s'intravvede nel suo richiamo energetico, che però pare passivamente nevrotico entro l'ossessione sessuale, violenza, colpa e decadenza: c'è un brivido e una languidezza nella sua apocalisse che è spiritosa, ironicamente elegante, è più un inferno mentale che un afflizione fisica. Lui è un dandy di dolce sadismo"104.

Come possiamo capire, Jeff Perrone fa una distinzione tra Clemente e gli altri due "C". Fa una lettura, tutto sommato positiva della sua opera e collega l'artista con un mondo decadente e simbolista, cosa che aveva in qualche modo fatto De Ak. L'idea del *dandy* di fine secolo, a mio avviso si addice alla figura di Clemente che sarà colui che emergerà come vincente da questa triade col passare del tempo, almeno dal punto di vista nord americano.

<sup>101</sup> Ivi, p. 74

<sup>102</sup> Ibidem

<sup>103</sup> Ibidem

<sup>104</sup> Ivi, p. 75

La positiva valutazione degli artisti italiani da parte di critici come Larson, De Ak si estende ad altri artisti americani che operano in modi simili, ne risulta che in questa prospettiva si può individuare (come del resto aveva fatto Ricard mettendo in relazione Clemente e la Graffiti art) "un asse" italo-americano (i nomi fatti da Larson sono quelli di Joe Goode, Donald Sultan e Randall Timmons).

Il dibattito nei modi che ho cercato di delineare appare dunque in questo periodo ricco di posizioni contrastanti, segnato da punte di asprezza, soprattutto negli interventi ospitati da "October", laddove si tocca il nervo scoperto del rapporto tra arte e politica. Una cosa è comunque certa: I "ragazzi selvaggi" venuti dall'Italia non erano passati inosservati. Le loro opere agivano come un reagente chimico e la loro ricezione si configura come un campo privilegiato per analizzare le forme con cui negli Stati Uniti venivano affrontati i problemi della produzione artistica nella postmodernità.

Ritengo opportuno concludere il capitolo con un testo in cui il tono di "testimonianza" prevale sulle affermazioni critiche, ma che appunto per questo può risultare interessante. E' difatti utile cercare di dare un'idea del clima artistico e culturale che caratterizzava, fra la fine degli anni '70 e l'inizio degli '80, la scena americana (e newyorkese in special modo).

Di particolare rilievo appare allora un contributo di Brooks Adams. <sup>105</sup>Storico dell'arte Adams, allora giovane, gravitava nell'ambiente di "Artforum" e in particolare in quello di Edith De Ak a cui tributa un oMaggio, che, come ho già detto può sembrare eccessivo, <sup>106</sup> apre, infatti, la sua rievocazione, condotta in modi personali, immediati e disinvolti con una citazione di De Ak a proposito della nuova pittura: "Si rischia l'equivoco di scambiare questo lavoro [...] per provinciale anziché vedere in esso un'esaltazione del particolare, del personale, del regionale e del nazionale. Abbiamo finalmente un potenziale dialogo invece di un International style imbiancato e omogeneo" <sup>107</sup>. Merito di Adams è però quello di non affrontare l'argomento sul piano delle teorie estetico-filosofiche, ma di

B.Adams, Gas metafisico: la Transavanguardia a New York, in G. Guercio-A. Mattirolo (a cura di), Il confine evanescente. Arte Italiana 1960-2010, Electa, Milano 2010, p.3

<sup>106</sup> Adams parla a proposito di De Ak di "raffinati aforismi europei in un inglese stentato [...] inimitabile, tanto quanto quello di Conrad e Nabokov" cfr. G. Guercio, A. Mattirolo, Op. cit., p.5

<sup>107</sup> Sono affermazioni che non ci giungono nuove infatti tratte da *A Chamaleon in State of Grace* scritto da E. De Ak.

restituirci il quadro di un'esperienza vissuta.

"Avevo una resistenza genetica -racconta Adams- alle ultime fumisterie teoriche europee: è per questo che solo abbastanza di recente ho letto con attenzione i primi pronunciamenti teorici di Achille Bonito Oliva sulla Transavanguardia che apparvero sul numero di Ottobre del 1979 di "Flash Art". Ciò che rendeva ricettivi alcuni giovani critici alle proposte transavanguardiste era qualcosa di inerente alla loro esperienza americana. Nel 1980 la mia generazione sapeva che c'era un disperato bisogno di riscrivere la storia dell'arte americana postbellica [...]. Tutti sapevano che l'arte concettuale era stanca; tutti erano alla ricerca della prossima grande novità; tutti morivano dalla voglia di battezzare un nuovo movimento (*New Image Painting* ed *Energism* erano due termini che circolavano nel 1979-1980, l'"Arte Cifra" e "Transavanguardia" erano le ultime merci di importazione europea). Ma nessuno sapeva che cosa stava succedendo e nessuno aveva una versione definitiva delle cose". <sup>108</sup> Sulla base dei ricordi di Adams è possibile comunque ricostruire una sommaria cronologia di queste incursioni transavanguardiste prima della mostra del Guggenheim e delle reazioni che suscitarono.

Nel Settembre 1980, Adams vede gli affreschi di Francesco Clemente esposti nella sala posteriore della galleria Sperone-Westwater-Fischer. E' un colpo di fulmine (in particolare di fronte a *Three in One*): "Erano materializzazioni delle mie visioni e delle mie paure personali, favolosi, pallidi, innocui, leziosi e tuttavia bizzarramente persistenti" La sua vicinanza al gruppo di "Artforum" gli consente di "osservare, testimoniare, assaporare la gestazione del fondamentale *Chamaleon...*". Tuttavia Adams esita a schierarsi apertamente: "L'insolente campanilista che era in me [...] non riusciva proprio ad afferrare il punto [..] non ancora, cioè: non avrei scritto di Chia e Cucchi prima della fine degli anni '80 e del lavoro di Clemente prima del 2000. Non dimenticate che nell'etere ferveva la feroce propaganda a favore della nostra "squadra di casa": Julian Schnabel, David Salle, Ross Bleckner, Eric Fischel e Robert Longo". 111

Affermazioni che non interessano tanto per inquadrare il percorso di Adams, quanto come testimonianza di un "clima", di una difficoltà di orientamento anche sulla base di quella contrapposizione fra artista americano e artista europeo che incontreremo ancora. Apprendiamo comunque che i transavanguardisti espongono nella galleria della "sempre

<sup>108</sup> B.Adams, Gas metafisico, Op. cit., p.5

<sup>109</sup> Ivi, p.4

<sup>110</sup> Ibidem

<sup>111</sup> Ivi, p.6

audace" Annina Nosei in Prince Street, Mimmo Paladino espone anche nella galleria di Marian Goodman nella 57 Street. A testimoniare il clima di "bizzarra amalgama" del periodo, Adams ricorda che la già citata galleria Sperone-Westwater-Fischer esponeva contemporaneamente Transavanguardia emergente, concettuale originario, arte povera (Merz, soprattutto) e post minimalismo.

Nel Febbraio 1981 c'è una mostra personale di Enzo Cucchi. Nella recensione di Richard Flood in "Artforum", citata da Adams, si affermava: "La straordinaria idea di confezionare insieme le "3C" italiane – Chia, Clemente, Cucchi- sembra aver funzionato. Raramente è stato concesso a degli artisti europei di avere un successo tanto immediato nel mercato americano". 112 Anche se poi Flood concludeva: "privo di una diffusa struttura mitico-religiosa o della stringente fedeltà a una causa politica, Cucchi cede a una formula di realismo psicologico di sua invenzione. E' una posizione che trasforma le sue montagne in mucchietti di terra da talpe": 113 Sicché Adams può concludere che nel 1983-84 "Il Modernismo era disseccato[...] e il Postmodernismo lussureggiava". 114

Questa tesi si collega con le grandi mostre che già tra 1981 e soprattutto nel 1982 vennero fatte in vari ambiti internazionali, dove ciò che verrà poi letto come arte postmodernista era ormai onnipresente.

<sup>112</sup> Ivi, p.11

<sup>113</sup> R. Flood, New York: Enzo Cucchi, Sperone-Westwater-Fischer Gallery e Lightning, P.S. 1, "Artforum", Maggio 1981, pp.69-70

<sup>114</sup> B. Adams, Op.cit, p.13

## Capitolo III

## 1981/82 Le mostre collettive e la pittura come nuovo spirito del tempo: interventi critici

In questo capitolo mi propongo di seguire lo sviluppo del fenomeno transavanguardista e la sua affermazione nel biennio 1981-82. Lo farò attraverso un' analisi dei contributi critici presenti nei cataloghi delle mostre che segnarono le tappe di tale percorso sia in Europa che negli Stati Uniti, nonché delle reazioni da essi suscitati.

Sarà, credo, facile rendersi conto di due fenomeni fondamentali: in primo luogo (a parte la più "misurata" presentazione della mostra al Guggenheim Museum di New York) gli interventi in catalogo che esaminerò non nascondono il loro intento di "lancio", di sostegno e di supporto a un fenomeno nuovo che viene, più o meno polemicamente, contrapposto a una condizione precedente. A tale condizione che viene contestata e superata grazie a una "salutare" reazione al suo dogmatico irrigidimento, segue la volontà evidente di presentare tale fenomeno come attivo a livello internazionale, con l'ovvia conseguenza di scelte espositive che riuniscono artisti di varie nazionalità, uniti, si badi bene, non in quanto adepti di un anonimo "International Style" ma in quanto mossi da un comune impulso alla pittura che non ne annulla le peculiarità nazionali. Sono queste due caratteristiche che consentono di presentare queste esposizioni come momenti di un percorso univoco: una "marcia trionfale" che coinvolge artisti, critici e galleristi.

Nel Gennaio del 1981 la Royal Academy di Londra presenta la mostra *A new Spirit in Painting* (un nuovo spirito nella pittura) curata da Christos M. Joachimides, Norman Rosenthal e Nicholas Serota. L'esposizione presenta un gruppo di artisti che si dedicano alla pittura. Ci sono sei pittori, Bacon, Balthus, Guston, Hèlion, De Kooning e Matta chiamati in causa come predecessori; ci sono pittori definiti come "consacrati" e cioè Freud, Hockney, Picasso (degli anni 72-73), Stella, Twombly, Warhol. Insieme a loro ci sono i pittori che hanno permesso che nel periodo in questione si tornasse a parlare di pittura. Si tratta di Sandro Chia, Reiner Fettig, Anselm Kiefer, Mimmo Paladino, e Julian Schnabel per citarne alcuni. Come si vede riappaiono qui, certo non casualmente, gli artisti già consacrati dalla sezione *Aperto* della Biennale di Venezia dell'anno precedente.

Del gruppo della Transavanguardia, come possiamo notare, mancano Clemente, Cucchi, De Maria, al loro posto ci sono invece Pier Paolo Calzolari e Mario Merz, rappresentanti degli artisti "poveristi". Nel catalogo della mostra compaiono le opere: *L'Incendiario*, *Che Fuma, How many Stories for a Kiss* di Sandro Chia tutte del 1980. Mimmo Paladino è presente con *Rosso Silenzioso*. Gli artisti poveristi sono presenti con opere pittoriche, Pier Paolo Calzolari è presente con tre opere pittoriche, a tecniche miste di grande formato, Mario Merz con tre opere della collezione di Gian Enzo Sperone: *Eyes, Rhinoceros, The Fall of the House of Usher*.

La scelta generale è rivolta a ciò che i curatori ritengono sia un nuovo spirito in pittura. Nella prefazione essi dichiarano che, nonostante si viva un periodo nel quale per molte persone la pittura ha perso la sua rilevanza come forma più eloquente dell'espressione artistica, e sembri non parlare più a un vasto pubblico, "sentono" che qualcosa è cambiato. I tre organizzatori usano in questa prefazione proprio la parola "sentire": s'intuisce dunque sin dall'inizio che l'uso di un'espressione legata al sentimento indica una tendenza critica non rigidamente analitica. Essi affermano infatti che la pittura "sta fiorendo". In realtà avrebbero dovuto dire in maniera più appropriata "rifiorendo", perché subito dichiarano che la storia e lo sviluppo dell'arte pittorico sono molto più complessi e ricchi di quanto si riconosca generalmente. "Grande pittura", cioè pittura del tutto valida si sta certamente producendo nel loro tempo. *A New Spirit in Painting è* costituita dalle opere di trentotto artisti e la scelta non è arbitraria, ma nasce da una precisa presa di posizione.

Il gruppo principale è composto da pittori che hanno raggiunto il successo negli anni sessanta e "tuttora sono attivi, pieni di espressione e privi di manierismo" Segue il gruppo di pittori giovani che iniziano a farsi conoscere. Il loro lavoro, dicono i curatori, sembra una grande promessa per i tempi a venire. La scelta dei giovani non è una profezia, ma una valutazione del "presente". I sei pittori più anziani sono stati scelti perché la loro opera complessiva è così eccezionale da dover essere presenti indiscutibilmente in questo contesto. Infatti il loro lavoro presenta evidenti affinità con quello dei giovani artisti presenti nella mostra.

Per i curatori le posizioni "ortodosse" sulla pittura sono state formulate da critici americani negli anni '50 e avevano ottenuto una accettazione universale. Queste "ortodossie" che avevano qualche validità, sono state aggressivamente proclamate dal

<sup>115</sup> C. Joaquimides, Prefazione catalogo della mostra, *A New Spirit in Painting*, Londra, Royal Academy of London, (15 Gennaio – 18 Marzo 1981), London, Artworks Literature, 1981, p.11

gruppo di critici vicino alla produzione artistica newyorchese, in modo molto più estremo di quanto cento anni prima era avvenuto a Parigi. Sembra qui evidente un riferimento alle tesi di Clement Greenberg che aveva indicato le origini della pittura moderna in Manet. I grandi pittori americani degli anni '40, Pollock, Rothko, Newman, avevano trovato la pittura giusta per rappresentare il nuovo mondo che le aveva dato i natali. Questi artisti erano considerati i veri successori dei movimenti europei quali cubismo e surrealismo. In quest'ottica veniva letta la storia dell'arte che proseguiva con altri importanti movimenti americani come il Pop, il Minimal Painting, e il Photo Realism. Da quei tempi, cioè gli anni '70, la pittura continuò a perdere terreno e il "nuovo" erano considerati, la fotografia, il video, le istallazioni, gli happening e le performance. In questo clima, l'ultima grande mostra di pittura dicono i tre organizzatori era stata '54-'64 Pittura e Scultura di una decade, tenutasi alla Tate Gallery di Londra. La mostra attuale presenta alcune similitudini con quella della Tate, dicono i curatori. Infatti, essi fanno notare che anche quella mostra era stata organizzata da tre amici che lavoravano come una squadra, e che forse il loro unico errore era stato omettere nomi come Andy Warhol, Piero Manzoni, e Cy Towmbly. Omissioni di questo genere potrebbero capitare anche a loro, avvertono. Infatti col senno di poi, per quanto riguarda gli italiani, si sente soprattutto la mancanza di Francesco Clemente ed Enzo Cucchi.

Le scelte sono state fatte anche in base alla conoscenza diretta di molti degli artisti in mostra attraverso interviste personali e visite negli atelier. Ma il motivo più importante è stato il desiderio di unire la tradizione alle novità, che sono ora presenti nella pittura. Si sente, dicono, un senso di libertà nell'espressione che unisce generazioni diverse e la convinzione che quello che solo importa è la pittura in se stessa. Non si pretende di classificare, ma di mettere in evidenza queste realtà della pittura, quindi anche di confrontarle e di collegare tutte queste direttrici pittoriche per stimolare una nuova lettura e un serio ed eccitante dibattito che riporti l'attenzione sull'arte pittorica.

Questo scopo è stato raggiunto, se lo guardiamo con gli occhi di oggi nel terzo millennio. Proprio nel 1981 infatti il dibattito, come abbiamo visto nel capitolo precedente, è diventato molto vivace in varie pubblicazioni e nel mondo della critica statunitense si sono evidenziate posizioni favorevoli con accaniti sostenitori e anche contrarie con detrattori feroci. Il dibattito ha toccato anche le forme e i metodi della critica d'arte chiamando in causa l'incapacità di molte letture di produrre un discorso di spessore di fronte a questo clamoroso ritorno alla pittura. Se l'obbiettivo era di mettere in luce il ritorno alla pittura, di fare in modo che se ne parlasse e che altre mostre seguissero questa indicazione, si può dire che *A New Spirit in Painting* ha raggiunto l'obbiettivo.

Infatti le mostre proseguiranno con grandi rassegne tenute sia in America, sia in Europa durante l'anno 1982 e non mancherà una forte presenza americana a livello di recensioni critiche. Vedremo addirittura come si arriverà a parlare di pittura come caratterizzante lo spirito del tempo. Ma prima di imboccare questo percorso consideriamo il contesto in cui si collocavano la proposta curatoriale di *A new Spirit in Painting* e il saggio che l'accompagna.

Pochi mesi prima si era tenuta la Biennale del 1980, in cui artisti tedeschi e americani erano stati presenti e avevano raggiunto l'interesse del pubblico e la notorietà. Su questa base si può presumere che i testi prodotti in quella occasione da Bonito Oliva, siano stati letti, e che in qualche modo le sue teorie abbiamo avuto echi qui nei contributi di questi curatori. Quando Christos Joachimides scrive il testo *A new Spirit in Painting* che si trova subito dopo la prefazione, egli ricorda che avendo visitato numerosi studi di artisti trovava dappertutto barattoli di colore, pennelli e ne aveva tratto questa sensazione: "Sia in America che in Europa si vedono artisti che hanno riscoperto la gioia di dipingere". <sup>116</sup> Negli studi, nei bar, racconta si sentivano artisti dibattere appassionatamente di pittura. I giovani artisti avevano dunque preso coscienza del significato contemporaneo della più vecchia forma di arte.

Questa nuova preoccupazione per l'arte pittorica è in relazione, afferma Joachimides, con una nuova visione soggettiva dell'artista, come creatore e come individuo. Gli artisti non più soddisfatti della visione oggettiva hanno iniziato a reagire con immagini. E' quello che, come abbiamo visto nei capitoli precedenti, affermavano Faust e Bonito Oliva, posizione che a questo punto, sembra essere diventata una lettura comune del periodo fra i sostenitori della pittura come medio di espressione. Si tratta per gli artisti di esprimere attraverso immagini il loro universo mentale, la loro sensibilità per ciò che vedono, incuranti di significazioni preconcette. Joachimides riafferma che questa liberazione è un bisogno generale che permea tutti i livelli sociali e culturali: si vuole parlare di se stessi, esprimere i propri desideri, si vuole riattivare "aree dell'esperienza che erano da lungo addormentate". 117 La società degli anni sessanta era ottimista, estroversa, ma fu seguita da una decade molto più introversa e contemplativa, l'ascesa della fotografia rese i pittori inattuali, inutili davanti a un medium meccanico e preciso. Un grave errore, dice Joachimides, con serie conseguenze negative per la comprensione della pittura durante la maggior parte degli anni settanta. Come altri prima di lui e in particolare come Bonito Oliva, Joachimides rammenta qui l'approccio puritano all'arte, contrario alla gioia dei

<sup>116</sup> C. Joachimides, A new Spirit in Painting, Op.cit., p. 14

<sup>117</sup> Ibidem

sensi e all'impeto creativo della nuova generazione.

La reazione a quella proibizione della esperienza soggettiva, del pathos e della sensualità nell'arte è arrivata come una sorpresa negli anni ottanta. Si credeva infatti che l'arte minimal fosse il culmine dell'arte. Questa reazione dice Joachimides "non è arrivata tutta ad un tratto, o del tutto inaspettatamente. La pittura è, ed è stata considerata anacronistica in molti circoli, ma ciononostante il lavoro pittorico è continuato" e cita come esempi Balthus e Georg Baselitz.

In questi tempi, dovunque si guardi, troviamo rivalutazioni dei valori tradizionali anche in quanto il semplice atto di dipingere e di usare metodi tradizionali diventa un atto di resistenza. Questa mostra presenta una visone dell'arte che massicciamente afferma valori tradizionali come l'individualità, la creatività, la vitalità. Consciamente o inconsciamente, i pittori tornano alle preoccupazioni tradizionali: non importa quanto tenui o fantasmagoriche sembrino queste figurazioni, nessuna manca di significato, dice Joachimides

Ciò che l'autore afferma é che, nonostante i metodi tradizionali siano stati considerati obsoleti, proprio questa reazione indica un atto radicale. Vista la recente storia artistica questa affermazione concorda con la definizione, che compare in altri saggi, dei pittori come "new radicals" per la ripresa di un vecchio modello di rappresentazione, e per la loro indifferenza al confronto che si sarebbe istituito con la generazione concettuale che lavorava con metodi meccanici, oppure con chi lavorava con l'immagine fotografica o cinematografica riappropriandosi di altre immagini tratte della fotografie ma pur sempre fatte con un medio "artificiale".

La mostra *A new Spirit in Painting* è secondo i tre curatori una testimonianza dello stato della pittura agli inizi della decade '80 ed essi sperano che possa aiutare alla formulazione di un giudizio obbiettivo.

Lo stato della pittura può sembrare complesso, afferma Joachimides, e a volte confuso, ma uno sguardo più attento e ravvicinato mostra le affinità tra le tante direzioni pittoriche che esistono in questo momento. Le singolarità regionali, comunque, sono da tenere presenti: i tedeschi testimoniano una forte continuità nell'uso del medio pittorico e le loro immagini sono molto cariche e aggressive; notevole risulta il caso italiano. Nell'arte italiana partendo dalle costruzioni di oggetti (arte povera) si è verificato un cambiamento

<sup>118</sup> Ivi, p.15

graduale: l'oggetto si è evoluto in un suggestivo oggetto dipinto come nel caso di Calzolari, Merz e Kounellis. Un vero fenomeno di transizione, afferma Joachimides. Da qui si transita in un'area specificatamente pittorica in una linea di collegamento che può andare da Matta a Polke verso i più giovani Chia e Paladino. La provocatoria pratica di adoperare diversi stili è ciò che Joachimides considera il collegamento tra questi artisti, ai quali aggiunge Richter, e che in parte spiega il crescente interesse dei giovani italiani verso questi artisti un po' più anziani Lo stesso si può dire dell' influsso su di loro di Warhol e Twombly. Come vediamo il tentativo di collegare i pittori consacrati con i giovani esordienti e di creare un nesso tra i loro stili e quindi anche tra i due continenti Europa e America, è centrato sul nuovo linguaggio universale, cioè la pittura. Non importa la differenza di stile ma appunto l'utilizzo del medium comune a tutti gli artisti citati. Questa rete di interrelazioni, affinità e referenze incrociate che possiamo considerare valide o no, serve ai critici che sostengono le pratiche pittoriche a rendere valida e coerente questa tendenza che è appunto mondiale. Il nuovo spirito della pittura ha poi, per i curatori, spazzato via la superflua convenzione che imponeva di stabilire un rapporto nuovo tra immagine e realtà. Si cerca adesso un rapporto poetico, creativo, vibrante, vulcanico e anarchico con il mondo: "raggruppati insieme, questi pittori ci invitano a vedere con uno sguardo fresco, condividendo una visione che rivela nuovi rapporti tra arte e realtà tra l'immagine dipinta e la condotta umana". 119

Come già detto questo sforzo per raggruppare diversi pittori in una comune tendenza del tempo, riconoscibile nel bisogno di esprimere sentimenti e passioni usando la pittura come medium, finisce per presentarsi come una vera pulsione, una pressione di dipingere che va diffondendosi a scala globale.

E' da questo momento che inizia propriamente quella "marcia trionfale" a cui fa riferimento il titolo del capitolo: inizia infatti una serie di mostre che, ormai senza quasi interruzione, vedono come protagonisti i nostri transavanguardisti. La mostra al Guggenheim Museum (Aprile-Giugno 1982) segna l'avvio di questo percorso negli Stati Uniti e in Europa, ma naturalmente non si tratta di un fenomeno del tutto improvviso e imprevedibile. Se nel primo capitolo concludevo parlando di un imminente "sbarco" degli italiani in USA, c'è da dire che esso non avvenne nel vuoto e che il paese da conquistare era già, in certo modo, pronto ad accogliere favorevolmente gli "invasori.

Un anno fondamentale nel successo della Transavanguardia in USA fu il 1982 e

<sup>119</sup> Ivi, p.16

l'evento che lo aprì fu la più volte citata mostra al Guggenheim Museum di New York inaugurata il 21 Aprile 1982, dal titolo *Italian Art now: an American Perspective*, che anni dopo David Romanelli definì "La prima grande mostra della nuova arte italiana in un museo americano", anche se l'esclusione di Clemente ne limitava la portata, (sono interessanti queste esclusioni di Clemente, già non era comparso a Londra nel *New Spirit in Painting*)

Iniziamo con i contributi offerti dal catalogo<sup>120</sup> quello del Direttore del Museo, Thomas M. Messer, chiarisce i criteri sulla cui base è avvenuta la selezione delle opere. Innanzitutto si accenna, seppur velatamente, alla pretesa di "alcuni consulenti nei paesi presi in considerazione" di determinare le scelte, pretesa a cui Messer obbietta che è difficile accettare l'idea che "esista sia un'arte nazionale contemporanea definibile sia un individuo capace di articolarla". La selezione dunque, prosegue Messer, mira a cogliere "direzioni creative di particolare interesse per noi", attraverso una selezione di artisti rigorosamente limitata a non più di sette pittori e scultori (si tratta di Chia, Cucchi, Longobardi, Penone, Zorio, Ontani e Vettor Pisani).

Dovendo giustificare tale scelta, Messer ne evidenzia il carattere "non dogmatico" e individua tre filoni rappresentati: 1) forme contemporanee dell' espressionismo italiano, le cui radici affondano nella pittura metafisica (De Chirico) e nell'espressionismo tedesco (Chia, Cucchi, Longobardi); 2) uno stile "riduttivo, concettuale, minimalista (Penone, Zorio); 3) un indirizzo che appare come uno sviluppo della Performance Art (Ontani, Vettor Pisani).

Da queste affermazioni risulta dunque con evidenza che la mostra non è una "mostra della Transavanguardia" cioè di un solo movimento, anche se come tale fu percepita da parte del pubblico e da parte della critica.

La giustificazione teorico-critica della mostra è poi, naturalmente, affidata alla curatrice, nonché vicedirettore del museo Guggenheim, Diane Waldman. Su questo intervento è necessario soffermarsi un po' più a lungo.

Innanzitutto Waldman mette in luce la peculiare condizione in cui bisogna collocare

<sup>120</sup> D. Waldman (a cura di), catalogo della mostra *Italian Art Now. An American Perspective*, (New York, Guggheneim Museum, 2 Aprile – 20 Giugno 1982), The Solomon R. Guggenheim Foundation, New York, 1982

l'attività degli artisti italiani: "un continuum di vecchio e nuovo in cui un antichissimo patrimonio permea il tessuto della dichiarazione più audace[.]. L'ordine formale e l'eleganza del Rinascimento fiorentino [...], l'eredità pagana della Grecia e dell'Impero Romano si riverberano nel lavoro di artisti che vivono nelle città lungo la costa adriatica, in Italia meridionale e a Roma". Le conseguenze sono di grande rilievo: "l'identificazione con il luogo, la visione della storia come un essere vivente, il rispetto per la cultura e l'artigianato [...] prestano alle opere una straordinaria diversità e dinamismo". 121

Ciò non significa, prosegue Waldman, che questi artisti si collochino in una dimensione antiquario-archeologica. Assolutamente no. Il fatto è che "la storia dell'arte del XX secolo, in particolare quella della pittura metafisica, e dei movimenti più recenti come l'Arte Povera degli anni'60, per i giovani italiani si trova in un rapporto complesso e spesso paradossale con la storia del passato remoto che non è diventato un mero documento, ma è reale come l'evento più recente". 122

Non può non venire in mente la risposta data da Clemente riguardo al suo rapporto con Piero della Francesca che abbiamo incontrato nell'intervista di Larson.

Quanto al rapporto con la pittura metafisica degli anni '20 e '30, esso è evidente soprattutto, prosegue Waldman, nel gruppo di artisti italiani "individuati dal critico Achille Bonito Oliva come Trans-avanguardia". <sup>123</sup> Ci troviamo di fronte dunque a una delle posizioni critiche fra le più consolidate nell'individuazione dei "padri nobili" della Transavanguardia. Waldman esamina poi il versante "poverista" a cui si ricollegano alcuni degli artisti esposti: " essi sono attratti da un immaginario riduttivo, da una struttura minimale e concettuale". <sup>124</sup> Quanto poi agli esempi di *Performance Art*, Waldman individua come centrale il ruolo di Jannis Kounellis, ma rileva che, anche se vi sono somiglianze con gli *Happenings* newyorkesi, essi sono contrassegnati da un "recupero del mito", da una ricerca di "armonia organica" dell'arte e della natura che "profondamente radicati nella tradizione dell'immaginazione italiana, non sono né parte integrante della nostra cultura, né attinenti alla nostra storia e, quindi, non sono al centro della nostra arte". <sup>125</sup>

La contrapposizione arte italiana/arte americana così come quella fra "poveristi"

<sup>121</sup> Ivi, p. 7

<sup>122</sup> Ibidem

<sup>123</sup> Ibidem

<sup>124</sup> Ivi, p. 8

<sup>125</sup> Ivi, p. 7

e "espressionisti" non deve però essere considerata assoluta: da un lato infatti molti dei giovani espressionisti italiani erano stati esponenti di un'arte minimalista nel corso degli anni'70 e d'altro canto non mancano evidenti agganci con autori americani come Warhol, Gilbert, Rauschenberg, Johns, Twombly. La conclusione di Waldman, in linea del resto con quanto affermato da Messer, è che " i sette artisti in questa mostra [...] non sono destinati ad essere visti come membri di un unico movimento o scuola identificabile, ma esprimono la vitalità del corso dell'arte italiana oggi[..]. Le loro opere, uniche e distinte come gli artisti, si nutrono di tradizioni complesse e varie". 126

L'impressione generale che dà la presentazione di Waldman è che la curatrice non intenda tracciare un solco troppo profondo fra i poli di opposizioni binarie che potremmo così riassumere: tradizione/modernità, stile nazionale/ stile internazionale, arte concettuale/arte figurativa. In questa luce il senso profondo a cui mira la mostra del Guggenheim sembra quello di una ricognizione della soluzione italiana a queste antitesi.

Nonostante le cautele di Waldman, la mostra va comunque vista come una conferma del declino dell'arte concettuale e un segnale che le novità andavano nella direzione di un recupero della pittura e della figurazione. Prima di esaminare le reazioni a *Italian Art Now*, penso che sia utile un riepilogo dei punti toccati. Utilizzando la testimonianza di Adams e altre che abbiamo riportato nel II capitolo, abbiamo potuto constatare che i "trans avanguardisti" si erano già infiltrati nella capitale dell'arte contemporanea partecipando a mostre collettive o personali<sup>127</sup>. Tuttavia la mostra del Guggenheim è la prima in una prestigiosa istituzione museale. Si tenga poi conto del fatto che l'affermazione di Messer " il nostro più importante obiettivo è l'aggiunta alla collezione permanente del Guggenheim di un lavoro di ciascun partecipante alla mostra" non poteva che suonare come un riconoscimento ufficiale.

Il quadro generale dunque è quello di una intensificazione dei rapporti sul terreno delle esperienze artistiche fra Europa e Stati Uniti. Critici americani e critici europei si univano nel tentativo di delineare convergenze fra le esperienze in atto nei due continenti.

<sup>126</sup> Ivi, p. 8

Aggiungiamo una dichiarazione di Chia recentemente raccolta da Adams:" La mia prima mostra nel Gennaio 1980 fu invece un successo enorme. Vennero Andy e Warhol e Mick Jagger e Jean Michel Basquiat, che allora chiamavamo Samo, e i suoi amici guardavano i quadri da vicino, con le mani dietro la schiena. Dichiararono "L'Arte Concettuale è una merda!", cfr. G. Guercio-A. Mattirolo (a cura di), *Il confine* evanescente, Op.cit., p.20

E' proprio in questa direzione che va il terzo cospicuo intervento teorico di Achille Bonito Oliva: *Transavantgarde International*<sup>128</sup> (titolo già significativo a indicare l'estensione più vasta della ricognizione critica rispetto a *La Transavanguardia italiana*). Nel libro il critico italiano elencava numerosi artisti americani "reclutabili" nel movimento. Difatti è finalmente entrata in crisi, sostiene Bonito Oliva, la "moralità puritana" che sosteneva il lavoro dell'arte americana negli anni '60 e nella prima metà degli anni '70: " la disgregazione del tessuto sociale dell'America ha dimostrato come fosse astratta questo tipo di mentalità ed ha spinto le ultime generazioni di artisti ad uscire da tale posizione per approdare a una diversa dimensione dell'arte. Tale dimensione poggia su assunti che ribaltano il moralismo precedente a favore di un atteggiamento aperto e disponibile verso qualsiasi recupero dell'immagine, del piacere della pittura, della manualità, dell'assunzione di pratiche legate alla produzione artigianale". <sup>129</sup>

Tale tendenza viene documentata con *The Doubler Ring* di Robert Kushner (1979), *Winter* di Julian Schnabel (1982), *Run a Gracery Store or Build an Airplane* di David Salle (1980), *Swingers* di Robert Zakanitch (1981), *Pontiac* di Susan Rothenberg (1979), *Untitled* di Jean Michel Basquiat (1982). A questi nomi poi si aggiungono quelli degli artisti chiamati in causa nell'intervento di Carter Ratcliff<sup>130</sup> ospitato nel testo: Frank Stella, Malcom Morley, Joe Zucker, Robert Longo, Kim Mac Connel, Nicholas Africano, Neil Jenney, Jack Goldstein, Eric Fischel, Leon Golub, Cindy Sherman, Scott Burton, Sherrie Levine, Walter Robinson, Thomas Lawson, Raphael Ferrer. Come si vede una squadra ampia e variegata. In questo quadro, che potremmo definire di costruzione critica dell' "Internazionale" transavanguardista, si era dunque collocata la mostra del Guggenheim di cui ora esaminerò alcune recensioni.

Se Messer si aspettava una "polemica vivace" come reazione alla mostra, sicuramente non dovette sorprenderlo l'intervento di Ida Panicelli comparso sulla rivista "Artforum"<sup>131</sup> Esso infatti risulta una vera e propria stroncatura.

Innanzi tutto, nota Panicelli, "la scelta di sette artisti sembra essere eccessivamente limitante." In secondo luogo è certo giusto individuare nel recente percorso dell'arte italiana i due poli dell'Arte povera e della New Image Painting, ma la mostra semplifica in modo eccessivo il passaggio dall'una all'altra: "non è sufficiente riferirsi agli ultimi

<sup>128</sup> A. Bonito Oliva, Transavantgarde International, Milano, Politi, 1982

<sup>129</sup> Ivi, p.32

<sup>130</sup> C. Ratcliff, *Contemporary American Art*, in A. Bonito Oliva, *Transavantgarte International*, Op.cit., pp. 153-165

<sup>131</sup> I. Panicelli, *Italian Art Now: An American Perspective*, "Artforum", Vol. XX, n. 10, Giugno 1982

cinquanta anni dell'arte italiana individuando l'eredità di de Chirico e De Pisis se si ignora l'impatto odierno dei cambi radicali nei lavori di Mario Merz e Jannis Kounellis". <sup>132</sup>

Criticamente infondato sembra poi a Panicelli il tentativo di trovare un filo conduttore che unisca i sette artisti proposti. Essi non solo mostrano posizioni alquanto divergenti ma emergono da background diversi. La convivenza dei sette artisti italiani è inoltre fuorviante in quanto, afferma Panicelli: "Sia in termini di rapporto con la tradizione che con la politica, l'innovativo contributo dell'Arte Povera al complesso dialogo tra arte e vita è stato molto più rivoluzionario di quello odierno della New Image Painting". 133 A questa affermazione segue un duro attacco a Chia, Cucchi e Longobardi: "essi vedono la tradizione del XX secolo come un territorio da invadere e saccheggiare [...]. Reintroducono la tradizionale dialettica pittore/superficie e [...] ignorano le innovazioni e le rotture radicali che hanno trasformato il mondo dell'arte negli anni '60. La New Image Painting compensa l'osservatore per la difficoltà dell'arte passata, offrendo una facile interpretazione iconica". <sup>134</sup> Non manca poi un'accusa che già abbiamo incontrato e che essendo, per così dire, extra-estetica, risulta ancora più pesante:" Il desiderio di essere provocatori ad ogni costo in termini pittorici, è un mero pretesto per nascondere una bugia, la restaurazione della relazione artista-opera-mercato-collezionista, che anni prima era già stata politicizzata". 135

L'intervento di Panicelli si conclude con una critica maliziosa basata sull'esclusione di Clemente. Se, come appare evidente, Chia e Cucchi hanno ricevuto un ruolo centrale nell'esposizione, allora "bisognerebbe chiedersi perché Francesco Clemente è stato omesso da questo circolo transavanguardista". Il fatto è che non si è avuto il coraggio di compiere una scelta radicale: l'aperta promozione della Transavanguardia. Ma se questo è il vero obiettivo della mostra, l'esclusione di Clemente lo indebolisce. "Il Guggenheim, insinua Panicelli aveva paura del grande e malvagio lupo?". Il fallito su entrambi i piani: "il punto di vista americano preso dal curatore è solo acritico ed evita i rischi di una posizione più radicale". Il seclusione di curatore è solo acritico ed evita i rischi di una posizione più radicale". Il seclusione una critica di curatore è solo acritico ed evita i rischi di una posizione più radicale". Il seclusione una critica di curatore è solo acritico ed evita i rischi di una posizione più radicale". Il seclusione una critica di curatore e solo acritico ed evita i rischi di una posizione più radicale". Il seclusione una critica di curatore e solo acritico ed evita i rischi di una posizione più radicale". Il seclusione una critica di curatore e solo acritico ed evita i rischi di una posizione più radicale". Il seclusione una critica di curatore e solo acritico ed evita i rischi di una posizione più radicale". Il seclusione una critica di curatore e solo acritico ed evita i rischi di una posizione più radicale". Il seclusione una critica di curatore e solo acritico ed evita i rischi di una posizione più radicale". Il seclusione una critica di curatore e solo acritico ed evita i rischi di una posizione più radicale". Il seclusione una critica di curatore e solo acritica di curato

<sup>132</sup> Ivi, p.83

<sup>133</sup> Ibidem

<sup>134</sup> Ibidem

<sup>135</sup> Ibidem

<sup>136</sup> Ibidem

<sup>137</sup> Ibidem

<sup>138</sup> Ibidem

Mi sembra che l'intervento di Panicelli (che i sostenitori della Transavanguardia avrebbero potuto accusare di muoversi totalmente all'interno di paradigmi "avanguardisti" come si deduce dall'uso di termini come "innovativo" o "rivoluzionario") riproponga in sostanza il dibattito nei termini che ho analizzato nel II capitolo e sia un'importante conferma del clima accesamente polemico in cui avveniva negli Stati Uniti la ricezione del fenomeno transavanguardista.

Di tutt'altro spessore e più descrittivo che critico, l'intervento di Grace Glueck 139 comunque interessante perché mostra una Maggiore disponibilità verso la novità rappresentata dalla Transavanguardia. Va innanzitutto notato che anche Glueck individua in Chia e Cucchi il vero centro della mostra (infatti la sua recensione non fa, a parte quello di Longobardi, neppure i nomi degli altri artisti esposti). E' chiaro che quello che interessa Glueck è inquadrare proprio le caratteristiche di questa nuova corrente: "questo termine, sintetizza Glueck, coniato dal critico italiano Achille Bonito Oliva, copre una sorta di errante eclettismo nel quale l'artista mischia il suo proprio immaginario con l'attrazione per l'iconologia e l'arte di ogni cultura e periodo" La Glueck però, non si addentra in approfondimenti teorici e preferisce descrivere alcune opere esposte senza celare talvolta il suo totale apprezzamento. Ad esempio definisce il *Pittore matto* di Cucchi, "una meravigliosa stravaganza wagneriana nella quale un artista fa ondeggiare il pennello come una bacchetta in un vortice di pittura". La Fapressioni romanticheggianti che indicano come anche la Glueck interpreti la Transavanguardia in senso anti-concettuale e anti-minimalista.

In conclusione la mostra è giudicata da Glueck "un vero segnale per aprire gli occhi, molto utile alla sciovinista New York dove solo alcuni anni fa gli artisti italiani sembravano non fare niente di interessante".<sup>142</sup>

Nonostante dunque le critiche che le venivano rivolte (come si è visto nell'intervento di Panicelli) la Transavanguardia aveva sicuramente rilanciato la presenza italiana a New York. Non solo aveva "sfondato" grazie alla mostra del Guggenheim, ma tendeva ormai a stabilire rapporti sempre più stretti, a livello di critica e di compresenza negli eventi espositivi, con fenomeni artistici americani: si andava profilando dunque

<sup>139</sup> G. Glueck, Art: At the Guggenheim, 7 Italian Shows in One, "The New York Times", 2 Aprile 1982

<sup>140</sup> Ivi, p.15

<sup>141</sup> Ivi, p.16

<sup>142</sup> Ivi, p.16

quella Transavanguardia internazionale di cui aveva tracciato i contorni Bonito Oliva nell'omonimo libro.

Numerose mostre erano destinate nel 1982 a concretizzare e rinvigorire questa dimensione. La loro semplice enumerazione può dare l'idea di questo percorso che assume ritmi frenetici.

In particolare parlo di: *Avanguardia-Transavanguardia 1968-'77* a Roma, *The Pressure to Paint* a New York, *Transavanguardia. Italia/America* a Modena, *Documenta 7* a Kassel, *Zeitgeist* a Berlino.<sup>143</sup>

Particolarmente interessanti per la mia ricerca appaiono *Pressure to paint* e *Transavanguardia.Italia/America*.

Partiamo da quest'ultima. Nella Galleria civica di Modena vengono esposte opere di artisti italiani (Chia, Clemente, Cucchi, Paladino, De Maria) e americani (Basquiat, Schnabel, Zaconitch,Salle, Stella, Twombly). Basquiat aveva già esposto a Modena, grazie al gallerista Emilio Mazzoli nel 1981, ma senza alcun successo: nessuno era pronto per Basquiat. Non lo era la città che gli aveva negato un muro da dipingere e non lo era il mondo dell'arte che lo snobbò completamente. Appena un anno dopo l'accoglienza fu ben diversa

La presentazione di Bonito Oliva è innanzitutto una rivisitazione dei capisaldi teorici della Transavanguardia e non me ne occuperò per evitare il rischio di incorrere in inutili ripetizioni. Molto interessante per me è invece la parte in cui il critico italiano traccia le linee di una "genealogia" della Transavanguardia americana.

Il primo fenomeno messo in rilievo è il recente mutamento di rotta dell'arte

<sup>143</sup> Le mostre qui elencate e analizzate sono:

Avanguardia-Transavanguardia 1968-'77: Mura Aureliane, Roma, Aprile-Luglio, Mostra e Catalogo a cura di A. Bonito Oliva.

*Transavanguardia Italia/America*: Modena, Galleria Civica, 21 Marzo – 2 Maggio, Mostra e Catalogo a cura di A. Bonito Oliva

*The Pressure to Paint*: NY, Marlborough Gallery, 4 Giugno – 9 Luglio 1982, Mostra e Catalogo a cura di Diego Cortez

Documenta 7: Museum Fridericianum, Kassel, 19 Giugno – 28 Settembre 1982, Mostra e Catalogo a cura di C. van Bruggen, G. Celant e J. Gachnang, G. Storck,

americana newyorkese. Se negli ultimi due decenni essa aveva fatto prevalere la linea dell'impersonalità e della riflessione concettuale, ora, afferma Bonito Oliva, che "le condizioni si sono modificate culturalmente, politicamente ed economicamente, ha modificato la sua rotta ed ha invertito la sua linea, aprendosi al recupero di istanze più libere e fantastiche. 144 Come i loro confratelli italiani, "gli artisti della Transavanguardia americana della *east coast* hanno recuperato l'inattualità della pittura, riportandola verso l'opulenza dell'espressione figurativa e di una febbrile manualità, capace di attraversare nel suo riepilogo gli stili della storia dell'arte americana sul filo di un tono narrativo e fabulatorio fuori dal semplice recupero dell'immagine standardizzata e seriale". 145

Su questa strada hanno fatto da apripista Stella e Twombly, nonché la "Pattern Painting" con la sua tendenza al recupero di motivi pittorici di culture locali e alla manipolazione di materiali rinviante a pratiche artigianali. Da Salle a Zakanitch, da Schnabel a Basquiat a Deutsch, il convergere nell'alveo trans avanguardista avviene in forme diverse ma tutte rigorosamente americane nel recupero e nel rimando a Warhol, Morley, Rauschenberg, De Kooning o Pollock. Questo recupero avviene sempre in sintonia con peculiarità antropologiche. Così per Schnabel Bonito Oliva parla di "un ordine aperto giocato su un calcolato accumulo che non disdegna la narrazione ed un rinvio tipicamente americano alla vitalità del modello naturale" E per Deutsch " di una rappresentazione che integra la capacità tutta americana di una descrizione nello stesso tempo analitica e panica dell'elemento naturale". Se ne potrebbe dedurre che i due "recuperi" transavanguardistici avvengano per l'Italia in una direzione per così dire "culturale" e per gli Stati Uniti in una direzione "naturale".

La mostra di Modena, comunque, decretava il superamento nel segno del transavanguardismo del solco che separava l'artista americano da quello europeo. 148

Si assisteva insomma all'impetuoso affermarsi di una "pratica opulenta dell'arte" che superava la "base di moralità puritana precedentemente egemone" 149

<sup>144</sup> A. Bonito Oliva, (a cura di), *Transavanguardia Italia/America* (Galleria Civica, Modena, 21 Marzo – 2 Maggio 1982), Catalogo della mostra, Cooptip, Modena, 1982

<sup>145</sup> Ivi, p. 4

<sup>146</sup> Ibidem

<sup>147</sup> Ibidem

Era quanto Achille Bonito Oliva aveva già intravisto nella citata presentazione di *Aperto* alla Biennale del 1980: L'arte newyorkese ha smaltito il surplus di geometria e di riduzionismo legato alle esperienze concettuali e *minimals*. Ora è indirizzata verso il recupero della manualità pittorica, della figurazione, della decorazione e della ripetizione ornamentale."

<sup>149</sup> A. Bonito Oliva, Transavangarde...Op.cit. p.31

Difatti quasi in contemporanea con la mostra modenese si apriva una mostra alla galleria Marlborough di New York dal significativo titolo *Pressure to Paint*, l'organizzatore era Diego Cortez<sup>150</sup>.

Venivano esposte opere degli americani Schnabel, Salle, Haring, Basquiat, dei tedeschi Kiefer e Peuch, degli Italiani Chia, Clemente e Cucchi.

L'intervento più rilevante nel catalogo è quello dello stesso curatore. Cortez afferma di aver voluto allestire una mostra di giovani pittori che rappresentano "alcuni tra i più notevoli nomi contro-corrente della nuova ondata emergente di pittura in Europa e negli Stati Uniti". 151 Nel delineare poi le caratteristiche di questi artisti, Cortez mette in primo piano la loro tendenza alla "figurazione" ma una "figurazione accesa, mitica, erotica e ossessiva"<sup>152</sup>. In secondo luogo il critico avverte in loro l'intento di affermare una necessità di espressione che fa tutt'uno con la volontà di "essere" (mentre passa in secondo piano la preoccupazione di innovare forme e contenuti). Ne consegue una profonda "moralità" e quindi un "umanesimo" che può richiamare, secondo Cortez, l'affermazione sartriana "l'esistenzialismo è un umanesimo". Questa declinazione "esistenziale" della nuova pittura (che fra l'altro la mette al riparo, mi sembra, dalle ricorrenti accusate di collocarsi sul terreno di una irresponsabile ludicità infantile) si rivela nel ritorno ad una "gravità" in contrasto con la tendenza dell'arte pop: "Dopo l'allegria satirica di fare arte dei decenni del pop, questi artisti condividono un desiderio di creare grave". 153 Moralità e gravità, richiami all'esistenzialismo (in fondo l'ultima fioritura filosofica europea prima del trionfo del pensiero postmoderno), tendono, in questa interpretazione di Cortez, a rendere la Transavanguardia meno indigesta anche ai più "puritani" fra i critici dell'ambiente newyorkese.

Anche quando affronta le caratteristiche formali degli artisti esposti, Cortez sembra

Diego.Cortez, il cui vero nome è James Curtis, irrompe nella scena neoyorkese come giovane promessa del mondo curatoriale legato alla nuova scena artistica o New Wave,. Egli aveva già curato al P.S.1 l'importante mostra intitolata "New York/New Wave", ma i suoi legami coi trans- avanguardisti italiani erano ancora precedenti. Si veda la foto che lo ritrae in occasione della mostra alla galleria Paul Maenz di Colonia assieme a Chia, Longobardi, Clemente e Faust. Vedi G. Guercio-A. Mattirolo, *Il confine Evanescente*, Op.cit. p. 15

<sup>151</sup> D. Cortez (a cura di), catalogo della mostra *The Pressure To Paint*, (New York, Marlborough Gallery, 4 Giugno – 9 Luglio 1982), New York, Marlborough Gallery, 1982

<sup>152</sup> Ivi, p.5

<sup>153</sup> Ibidem

muoversi in una direzione analoga. Essi certo possono essere definiti "espressionisti" ma in un senso molto particolare: "E' come se questi artisti avessero preso l'impersonalità dell'arte minimalista e l'avessero utilizzata come filtro per la pittura espressionista[...] la nuova pittura è sia espressionista che minimalista. E' come un'improvvisazione jazzistica composta in una scala wagneriana". <sup>154</sup>

Certo non si poteva trovare analogia più astuta per celebrare il matrimonio Europa/ America che la Transavanguardia internazionale andava costruendo.

Ne risulta un equilibrio che ammette un vocabolario espressivo in cui compaiono sia esperienze personali sia citazioni, in un incrocio pittorico di elementi "caldi" ed elementi "freddi" che riflettono sia il bisogno dell'artista di "espressione", sia la sua necessità di essere "obiettivo". La nuova pittura, prosegue Cortez, non "prende di petto" il minimalismo ma opera una rottura decisa in un'altra direzione: essa si ribella alla prevalenza dei media tecnologici, agli agganci hardware-software con la cibernetica: "Gli artisti di nuovo lavorano con le mani". 155

Quanto alle accuse, ricorrenti, come abbiamo visto, di appiattimento su strategie di marketing, Cortez le liquida con una battuta: " E' un buon marketing andare a letto con l'arte migliore". <sup>156</sup>

Mi sembra che il testo di Cortez acquisti una notevole rilevanza in quanto unica presa di "October", in particolare di Buchloh.

Come esempio della ricezione negli Stati Uniti di questa mostra utilizzerò, la recensione di Kay Larson comparsa nel *New York Magazine*. <sup>157</sup> Come si ricorderà abbiamo già visto che Larson era attiva su questi problemi quando ho riportato il suo intervento su "The Village Voice". Si noterà in entrambi i casi una certa oscillazione critica dell'autrice fra approvazioni e riserve.

Larson ammette innanzitutto che il titolo risulta molto espressivo e utile per definire "quel nuovo linguaggio internazionale che è riuscito ad affermare i suoi principi da New York a Dusseldorf". Non c'è dubbio che si debba riconoscere il "brillante tempismo" con cui è stata organizzata la mostra. E' dunque meritevole di lode l'intento di Cortez

<sup>154</sup> Ibidem

<sup>155</sup> Ibidem

<sup>156</sup> Ivi, p.6

<sup>157</sup> K. Larson, *Pressure Points*, "New York Magazine", 28 Giugno 1982, pp.58-59

<sup>158</sup> Ivi, p. 58

che è riuscito ad unire in un unico luogo artisti già noti, anzi ormai onnipresenti sulla scena newyorkese ("la maggior parte di questi nomi, ironizza Larson, risultano familiari a coloro che non hanno vissuto gli ultimi anni nell'entroterra australiano". <sup>159</sup>

Riconosciuta la validità dell'idea espositiva di Cortez, Larson però, esprime una serie di perplessità. Sono questi, si chiede, i migliori pittori della giovane generazione? Quelli che hanno trovato uno stile che sfonda la scena artistica e che darà il tono al decennio? O sono solo "esteti", meri prodotti del mercato? Larson non azzarda una risposta e lascia aperta la questione. A suo parere, comunque, è necessario prendere atto di un dato di fatto: ora anche New York risulta investita dal problema: siamo di fronte a un nuovo stile all'altezza dell'epoca? In Europa la questione era già stata affrontata (Larson cita a questo proposito la mostra londinese *A New Spirit in Painting*, la Biennale di Venezia, le mostre *Documenta* a Kassel, come occasioni che hanno consentito di individuare elementi di questa nuova pittura; negli Stati Uniti solo la mostra al Guggenheim si era in parte mossa in questa direzione (e Larson non manca di criticare l'esclusione di Clemente, mentre gli altri musei americani erano rimasti "ottusamente" ai margini degli sviluppi dei rapporti fra i due continenti.

Dopo aver sottolineato questo ritardo, Larson sottopone a esame le definizioni applicate a questa nuova pittura. Il termine *Trans-avangarde* (utilizzato da Cortez le sembra inutilizzabile in quanto non in grado di distinguere questa particolare corrente da altri movimenti "trans" del XX secolo.

La definizione Neo-espressionismo non è molto più azzeccata anche se ha il merito di evocare l'approccio base di questi artisti: scelta del medium pittorico e di una "privata intensità emozionale". Larson a questo punto sferra un più generale attacco alle posizioni di Cortez basandole sulla contraddizione fra quanto il critico aveva affermato in una intervista su *Flash Art*<sup>160</sup> e le tesi espresse nel catalogo. Infatti in quell'articolo Cortez individuava una crisi postmoderna dell'intellettualismo che aveva aperto la strada al ritorno in Europa di una "pittura decadente", ora, nota Larson, Cortez tenta di far coincidere il modernismo con il nuovo stile pittorico, ma, obietta Larson, "il modernismo è una teoria terribilmente intellettuale e solo occasionalmente emozionale. Cercare di farlo coincidere con uno stile pittorico così terribilmente emozionale [...] crea solo confusione". <sup>161</sup> Confusione, secondo Larson, ben riscontrabile nelle opere esposte in *The* 

<sup>159</sup> Ibidem

<sup>160</sup> Ivi, p. 59

<sup>161</sup> Ibidem

*Pressure to Paint*. Tale confusione e le contraddizioni che ne conseguono non possono essere esorcizzate da parte dei sostenitori della Transavanguardia, con un semplice rifiuto dell'intellettualismo che si concretizza poi nel rifiuto di parlare delle loro opere: "fanno finta di non sentire e, con questo rifiuto, emergerebbero vittoriosi sul modernismo." <sup>162</sup>

Ma anche in questa forma, conclude Larson, si esprime in fondo un tentativo di sorpassare il passato che è un atteggiamento tipicamente modernista. Questi pittori postmodernisti stanno dunque ancora all'interno della "struttura etica" del secolo.

Nel mese di Giugno si apre un'altra grande rassegna tedesca, con cadenza quinquennale: *Documenta*, che nel 1982 arriva alla sua settima edizione. Il Direttore è Rudi Fuchs, che si avvale di una equipe di curatori invitati: C. van Bruggen, G. Celant e J. Gachnang, G. Storck. Gli artisti italiani invitati sono un gruppo dei cosiddetti "poveristi": Anselmo, Bagnoli, Boetti, De Dominicis, Fabbro, Kounellis, Mario e Marisa Merz, Penone (costoro sono presenti alla kermesse tedesca, probabilmente come conseguenza alla presenza di Germano Celant nell'elenco di curatori.

Inoltre espongono riconosciuti artisti come Burri, Castellani e Vedova. Sono poi presenti i Transavanguardisti in toto: Chia, Clemente, Cucchi, De Maria e Paladino.

Enzo Cucchi espone una tela di grandi dimensioni, Palladino un Trittico di 400x600 cm con un trave appoggiato e un Dittico di 200x600cm. Sandro Chia è in mostra con *Verso Damasco*, l'immagine di un guerriero con il cane al guinzaglio. Nello stesso volume appare anche *Due porte*, l'affresco di Clemente del 1982. *Viaggio del regno dei fiori dentro il pittore* è il titolo dell'opera dipinta a parte presso il Museum Fredericianum da Nicola De Maria, che opera un rovesciamento per cui l'esterno è contenuto nell'interno e la sua opera è sempre un contributo alla ricerca interiore.

Rispetto a questa mostra, e all'impatto che ebbe oltreoceano, utilizzerò l'articolo di Noel Frackman e Ruth Kaufamnn apparso su "Arts Magazine" nell'Ottobre del 1982 dal titolo *Documenta 7: The Dialogue and a few Asides*. <sup>163</sup>

Entrambi gli autori sottolineano che viaggiano da New York a Kassel e affermano di rimanere sorpresi per la forte presenza europea nell'esposizione. La maggior importanza data dai curatori, almeno a livello numerico, agli artisti del Vecchio Continente rispetto a

162 Ibidem

163 N. Frackman, R. Kaufamnn, *Documenta 7: The Dialogue and a few Asides*, "Arts Magazine", Ottobre 1982, pp. 91-98

quelli americani, porta Frackman e Kaufmann a individuare una chiara linea "europeista" nella politica organizzativa. <sup>164</sup> Rimangono inoltre colpiti dal gran numero di artisti concettuali che espongono a Kassel. Quello che entrambi gli autori vogliono rimarcare è che, fondamentalmente, rispetto alle passate edizioni della *Documenta*, questa esprime un particolare punto di vista filosofico: la già menzionate forte presenza concettuale, e con questa di un nutrito gruppo di artisti presenti sulla scena già da un ventennio, dimostrerebbe per Frackman e Kaufamnn la resistenza di una seconda via che si affianca a la pittura. Tendenza questa, abbiamo visto, dominante in quel periodo. A corroborare questa visione possiamo, per esempio, notare la struttura stessa dell'articolo che i due neoyorchesi danno al loro testo: da una parte la "Non Pittura" (*Non Painting*), dall'altra la "Pittura" (*Painting*). Una chiara dichiarazione d'intenti.

Così, per quanto riguarda la tendenza concettuale, Frackman e Kaufmann sostengono che Penone, Fabbro, Mertz, Kounelis e Beuys "si rapportano con la metafisica, l'alchimia e i processi di crescita della natura". <sup>165</sup> Il fatto di dividere l'analisi tra opere non pittoriche e pittoriche ha come dicevo per loro un significato anche ideologico, gli artisti concettuali quali Remo Salvadori e Giulio Paolini affermano tramite le loro opere che la pittura è diventata un medium statico e le preoccupazioni formalistiche del modernismo si sono esaurite. Jannis Kounellis con la sua opera *Golden Wall* 1975 (muro dorato) che viene descritta dagli autori e notato il cappotto con cremagliera che si trova di fronte al muro è molto suggestivo, il riflesso di tale capo d'abbigliamento ci ricorda la smaterializzazione dell'arte. Queste domande sull'arte e la sua valenza sono anche presenti nelle opere degli americani Sol LeWitt, Richard Serra, Bruce Nauman, Carl Andre, Carl Andre e Donald Judd. Nella stessa linea gli autori menzionano a Joseph Kosuth e le giovani fotografe Barbara Kruger e Cindy Sherman.

D'altro canto, per quanto riguarda la pittura, gli autori sottolineano in primo luogo la forte presenza del neo-espressionismo tedesco. Tra i tanti artisti dedicati alla pittura ciò che ne emerge è una lettura che da particolare importanza all'investigazione delle possibilità bidimensionali. Gli organizzatori, dicono gli autori, tuttavia, hanno escluso alcuni artisti per aver beneficiato esageratamente del successo economico del loro lavoro. Un esempio è Julian Schnabel. Ebbene, nonostante queste considerazioni, il trio Chia, Clemente, Cucchi non solo viene invitato, ma addirittura viene concessa loro una grande visibilità.

<sup>164</sup> Gli artisti presenti in mostra secondo l'articolo sono 53 americani contro 39 tedeschi e 26 italiani, quindi 65 Europei.

<sup>165</sup> Ivi, p. 93

Per i due autori Cucchi, che ha una delle sale più rappresentative, è un vero primitivista che studia le possibilità della comunicazione. E lo fa utilizzando esattamente modalità primitive e, a volte, veri e propri soggetti primitivi. Tali preferenze, affermano, deriverebbero dalle origini marchigiane dell'artista: l'influsso della scultura e architettura romanica della costa Adriatica si riflette nel suo lavoro. "Le problematiche che Cucchi espone sono la sopravvivenza in un mondo violento e primordiale nel quale l'uomo e la natura sono inestricabilmente legati. Il suo semplice modo di disegnare, la densità della pittura e l'asprezza dei contorni sono presenti anche in molti altri pittori, i quali involucrati psicologicamente e fisicamente con la violenza della scena urbana: Keith Haring e J.M. Basquiat." <sup>1166</sup>

Tra i giovani pittori viene poi menzionato Sandro Chia, come un pittore che prende dal Pantheon degli artisti moderni suggestioni di Cézanne, Chagall e i Futuristi Italiani. Le sue parodie, secondo Frackman e Kaufamann, non hanno molto significato ne contenuto. Più che altro attinge al patrimonio dell'arte per ragioni stilistiche, ma senza addentrarsi nell'aspetto contenutistico.

Infine, lontano dalle ambivalenze stilistiche della sua generazione troviamo Francesco Clemente. Gli autori affermano che si dice di lui "che è il più pazzo. Ma allo stesso tempo il più sano". Is suoi dipinti sono come le miniature indiane, ma su scala monumentale. Hanno aspetto "mitologico", ma dialogano con l'esistenza quotidiana. Questo suo essere selvaggio è, in realtà, stemperato dalla sua umiltà. Dicono Frackman e Kaufmann che quando Clemente parla della sua arte non ne tesse le lodi, anzi mette in dubbio ciò che gli organizzatori della *Documenta* pensano sulle possibilità dell'arte di cambiare la società contemporanea. "Lo stesso Clemente viene citato in questo articolo in una intervista fattagli l'anno precedente sulla rivista *View* Kounelis vive per l'arte. E' totalmente differente per me. Noi non possiamo avere quel tipo di ottimismo. Mitologia-io solo voglio viaggiare attraverso di essa, perché non ci sia mai una sorta di idea dogmatica'." 169

Questo approccio modesto e umile che Clemente è condiviso da molti artisti americani, dicono i recensori ed questo atteggiamento che a impedito che fossero presi

<sup>166</sup> Ivi, p. 97

<sup>167</sup> Ibidem

<sup>168</sup> Francesco Clemente intervista fatta nella rivista "View", Vol. 3, N. 6, Novembre 1981

<sup>169</sup> N. Frackman, R. Kaufamnn, Op. cit., p. 97

in considerazione per essere presenti in mostra. A mio avviso gli autori dell'articolo enfatizzano che le scelte dei curatori sono state fatte un evidente tentativo di dimostrare la supremazia dell'arte contemporanea europea a scapito di quella americana considerata egemonica. La divisione tra pittura e non pittura ci parla alla fine della forte presenza del fenomeno pittorico nonostante ci siano artisti concettuali, per i recensori essi vengono inquadrati nella "non pittura", facendo notare l'importanza del mezzo pittorico in questo periodo. La sorpresa di ritrovare opere concettuali in una grande rassegna ci parla della già nota presenza della pittura come protagonista delle mostre internazionali.

Come ultimo exploit dell'anno e conclusione del ciclo di mostre che nel 1982 avevano (non senza suscitare, come abbiamo visto, critiche e perplessità) accompagnato la fortuna del movimento, consolidandone e sottolineandone la dimensione internazionale, citeremo ora la mostra che si tenne a Berlino il cui significativo titolo era *Zeitgeist*. Un'indicazione quanto mai impegnativa (si pensi solo agli echi filosofici suscitati dal termine) sul senso storico della nuova tendenza.

La mostra presentava opere degli americani Borofsky, Bjars, Morley, Morris, Twombly, Rothenberg, Salle, Schnabel, Stella, Warhol; degli inglesi Flannagan, Gilbert&George, LeBrun; dei tedeschi Baselitz, Fetting, Luperts, Nacker, Kiefer e degli Italiani Calzolari, Chia, Clemente, Cucchi Importante è in particolare, ai fini della mia ricerca, l'intervento, presente nel catalogo della mostra, del critico americano Hilton Kramer dal titolo, anch'esso assai eloquente, *Signs of Passion*.

Kramer esordisce con una constatazione: ogni volta che emergono nuove iniziative stilistiche nel mondo dell'arte, hanno un effetto sconcertante sul gusto stabilito e possono addirittura ispirare rabbia e risentimento proprio nelle persone che dicono di essere aperte ad ogni forma di espressione artistica. Proprio questo è avvenuto perché il neoespressionismo (è questa la definizione che Kramer usa per indicare la tendenza degli artisti esposti) è effettivamente un fenomeno di rinnovamento, esploso con una forza tale da permettergli di essere presente nelle più importanti rassegne internazionali d'arte. Una tale capacità pervasiva, aggiunge Kramer, non si verificava dai tempi dell'Arte Pop degli anni'60. La carica di rinnovamento degli artisti di *Zeitgeist* è altrettanto forte: essi hanno generato un movimento in grado di riaprire molte questioni che per un'intera generazione erano state considerate definitivamente chiuse di fronte a un'evoluzione storica presentata come indiscutibile. I neoespressionisti infatti, offrendo un'alternativa a tali forme artistiche, hanno riaperto problematiche centrali e avviato una salutare revisione delle

prospettive generali dell'arte.

Affermata la valenza radicalmente innovativa della nuova tendenza, Kramer ne indaga il rapporto di prossimità/ lontananza con l'arte degli anni'60. Se da un lato infatti è necessario riconoscere che il movimento neoespressionista ha qualcosa in comune con l'arte Pop degli anni'60 in quanto appartenente anch'esso (almeno da un punto di vista sociologico se non estetico e spirituale) all'era post-avanguardista, è però, d'altro canto, evidente che, al suo apparire ha suscitato reazioni di frontale ostilità: "Non è una esagerazione dire che al momento della sua entrata in scena negli anni '70, l'espressionismo, particolarmente quel tipo di espressionismo che ha usato motivi figurativi e simbolici, è stato disprezzato e considerato a lungo uno stile moribondo."170 Infatti, argomenta Kramer, l'espressionismo astratto, il color field painting non sono mai stati in debito con tale espressionismo. Per gli artisti degli anni'60 esso non era un punto di riferimento. Anche pittori del livello di Munch, Kokoschka, Beckmann, erano considerati personalità fuori moda e la loro tradizione era considerata estranea. Suggerire che la loro arte potesse rappresentare una vitale e preziosa componente dell'arte contemporanea non era possibile. Il fatto è che, prosegue Kramer, l'arte astratta, in maniera particolare nella realtà americana, era diventata la condizione incontrovertibile dell'espressione artistica, come frutto conclusivo di un lungo progresso evolutivo.

Certo, aggiunge Kramer, settori del mondo dell'arte continuavano ad ammirare le opere di artisti che non aderivano a questa concezione, come Dubuffet, De Kooning, Morandi, Balthus e Bacon, ma la loro produzione non poteva essere considerata uno stile unitario da cui prendere spunto. Potevano certo essere imitati, e talvolta lo erano, ma non potevano rappresentare le basi di una nuova iniziativa artistica. La critica ufficiale li considerava gloriose eccezioni, ma era sempre l'astrazione che incarnava la tradizione da seguire: in sostanza l'arte degli anni'60 era sistematicamente spogliata dei suoi attributi espressionisti. Ogni emergenza di emozioni soggettive, ogni impulso verso l'improvvisazione (quello che Ruskin chiamava "impetuosità"), ogni segno che suggerisse il ruolo dell'inconscio e dell'irrazionale, erano eliminati in favore di superfici pulite di leggibilità istantanea, di elementi dominati dalla trasparenza e dall'ordine. Sembrava insomma che quella generazione negasse ogni possibilità di "rivelazioni dell'anima", quasi fosse una volgarità esprimere sentimenti: per la prima volta nella storia della critica, constata Kramer, la noia era diventata un'emozione esemplare, una noia veicolata da stili freddi e impersonali.

<sup>170</sup> H. Kramer, *Signs of Passion*, Catalogo della mostra *Zeitgeist*, pubblicato a Londra da Weidenfeld & Nicholson, stampato a Berlino da Albert Hentirch oHG, Berlino, 1983 pp.15-16

Rispetto a tale clima la Pop Art aveva rappresentato una prima rottura col suo sguardo distaccato e talvolta ironico e burlesco: al minimalismo utopico e austero il Pop opponeva un atteggiamento mondano e rilassato invitando il pubblico condividere tale messaggio. Tuttavia ciò non era ancora sufficiente, afferma Kramer, ad aprire il varco decisivo all'impulso espressionista: non era ancora giunto il momento per l'irruzione nell'arte di una tendenza che cercasse spunti nell'irrazionale e che utilizzasse la pittura come medium. A questo punto Kramer deve constatare una stranezza: gli anni '60 sono stati socialmente "caldi", segnati da tendenze rivoluzionarie, politiche e di costume, ma l'arte di quegli anni era invece "fredda"; viceversa nel contesto più" freddo" della fine degli anni '70 e dei primi anni '80 esplode, con grande stupore di molti, la tendenza "calda" del neoespressionismo. Il fatto è che, taglia corto Kramer, i rapporti tra arte e società sono spessi paradossali.

Conclusa la parte in cui Kramer dà il suo contributo critico alla "genealogia" del movimento, inizia quella, forse per me più interessante, in cui vengono analizzate le reazioni americane al neoespressionismo. Reazioni, nota Kramer, spesso scomposte, segno che il movimento ha toccato un nervo scoperto, mandato all'aria posizioni critiche consolidate: "Ci sono state urla di orrore, urla di frode e accuse di cospirazione." Reazioni che segnalano come il mondo dell'arte non fosse pronto per accogliere questa sorpresa: si credeva che l'avanguardia fosse finita e che non si sarebbero verificati cambiamenti di rilievo, quindi il neoespressionismo non poteva che essere catalogato come una moda. 172

Invece di sbrigative liquidazioni sarebbe necessario uno sforzo di comprensione di ciò che sta alla base di questo cambiamento. Esso, secondo Kramer, va ricondotto a una sorta di dinamica insita nelle fluttuazioni del gusto: la negazione di certe qualità in un periodo prepara, quasi automaticamente, il terreno per un ritorno trionfale delle stesse in un periodo successivo.<sup>173</sup>

A questo proposito Kramer cita se stesso rimandando a un suo intervento del 1981

<sup>171</sup> Ivi, p. 17

<sup>172</sup> Kramer sostiene che i critici considerati innovatori avrebbero dovuto capire cosa avveniva, invece sono stati i primi a rispondere come una volta facevano i critici istituzionali. E' qui evidente il riferimento alla cerchia della rivista "October".

Non diversamente R. Barilli interpreta il mutamento delle forme artistiche a partire dagli anni'70 e il superamento dell'arte povera: "Ma forse proprio questa situazione dominante di diffusione dei mezzi extra-artistici, in seno all'arte povera, doveva provocare[...] una sorta di crisi di rigetto [...] o di messa in moto di un fenomeno di segno opposto [...] basterà invocare la ben nota immagine della oscillazione del pendolo". R. Barilli, *Prima e dopo...*, Op.cit. p.18

comparso sul "New York Times" a proposito delle esposizioni di Malcom Morley e Julian Schnabel. <sup>174</sup> Già allora, Kramer ricorda di aver fatto riferimento a un senso di perdita e di vuoto esistenziale generatosi nei decenni '60 e '70, dovuto alla mancanza di qualità espressive ed emotive dell'arte, mancanza sostenuta e confortata dalle predilezioni del gruppo di critici che ruotavano nell'ambito della rivista "October".

Ricordiamo a questo punto che Kramer lavora come direttore della sezione di critica d'arte del "New York Times" fino alle sue dimissioni avvenute proprio nel 1982. 

175 Da questo momento inizierà un attacco dichiarato alla critica d'arte di sinistra basata sull'accusa di provocare una distorsione politica nella critica ed impedire quindi uno sguardo senza preconcetti rispetto alle tendenze nascenti. Comunque già nell'intervento che sto considerando Kramer avverte che questa incapacità di ricezione nasce anche dal fatto che la novità del movimento rende difficile coglierlo nella sua totalità mentre le stesse polemiche che ne hanno segnato la nascita possono contribuire a impedirne una approfondita e non preconcetta lettura critica.

Certo un merito, conclude Kramer, è evidente: gli artisti non devono più nascondere le radici da cui scaturisce la loro esperienza. Gli Americani presenti in questo movimento non si confondono con gli Italiani e gli Italiani, a loro volta, sono diversi dai Tedeschi. La nuova tendenza insomma sfugge alla pressione di una critica che promuoveva un linguaggio anonimo e internazionale. Lo stile neoespressionista è proprio di un'arte che diviene il medium per esprimere sogni, memorie, simboli, scenari della vita affettiva; quella che risorge è una capacità di dramma come esperienza intima sia conscia che inconscia. Se lo spettatore, qualsiasi stile pittorico si trovi di fronte, è coinvolto da ciò in cui riconosce "segni di passione o pensiero", secondo le parole di Ruskin, è proprio il neoespressionismo che nell'anno 1982 con le sue energie ancora fresche e la sua capacità di espansione "abbonda di quei preziosi segni di passione sicché il suo appello è irresistibile "176

E' infine interessante notare che l'intervento di Kramer è accompagnato dalla riproduzione di un'opera a due mani di Sandro Chia ed Enzo Cucchi, precisamente una scultura, di quello stesso anno, chiamata *Scultura andata - scultura storna*" (*Lost Sculpture- Gray Sculpture*).

<sup>174</sup> Ivi, p.18

Dopo le sue dimissioni dal NYT, Kramer ha fondato insieme a Samuel Lipman la rivista di tendenza politica neo-conservatrice "The New Criterion".

<sup>176</sup> Ibidem

Per entrambi i critici americani, Larson e Kramer, dunque, il nuovo movimento è caratterizzato dal recupero della dimensione affettiva, passionale, inconscia, tutti elementi che erano stati accantonati nell'esperienza artistica dei due decenni precedenti. Kramer ritiene che l'etichetta "neo-espressionismo" sia quella su cui possono convergere tutti gli artisti presenti nella mostra, americani, tedeschi e italiani. In questa sua dimensione globale la nuova tendenza pittorica che sta conquistando il mondo occidentale merita dunque di apparire come portatrice di un vero e proprio "spirito del tempo".

Il "nuovo spirito" della pittura annunciato nella titolazione della mostra alla Royal Academy si offre ormai come interprete più accreditato e consolidato di una nuova temperie culturale.

Con Zeitgeist dunque la parabola era al suo apogeo :lo dimostra il fatto che i curatori della mostra non avevano esitato a far coinciderla nuova pittura con lo spirito del tempo. Che non avessero del tutto torto risulta evidente dalle parole di uno studioso italiano non certo favorevole al movimento. In un dibattito con Achille Bonito Oliva tenutosi nel 1982.<sup>177</sup> Giulio Carlo Argan affermava: "riconosco che la Transavanguardia costituisce un fenomeno rilevante nel quadro non soltanto della cultura artistica ma della situazione culturale in generale. Debbo constatare inoltre che la Transavanguardia è l'unico movimento artistico che oggi si presenti come un fatto nuovo sulla scena della cultura contemporanea" riconoscimento, che si accompagnava a una critica radicale: "E' indubbio che questa arte è un segno, sono il primo a riconoscerlo e l'ho dichiarato. Per me è un segno di sciagura." 178 Achille Bonito Oliva controbatte con parole in cui è percepibile la soddisfazione per i risultati raggiunti dal gruppo da lui promosso e sostenuto: "Secondo me, dopo il Futurismo, con la Transavanguardia è la prima volta che si propone un'immagine di cultura razionale esportabile all'estero e che sia riuscita a superare le dogane, gli impedimenti, i diktat del mercato internazionale, a penetrare nei musei tedeschi ed americani, ad aprirsi al collezionismo straniero". 179

Spirito del tempo e successo di un marchio sul mercato sembrano qui apparire come due facce di un medesimo fenomeno che il critico non intende ricoprire con falsi pudori ma che anzi orgogliosamente rivendica.

<sup>177</sup> *L'arte e la fine del progetto: Avanguardia e Transavanguardia* si tenne presso la galleria Lucio Amelio di Napoli

<sup>178</sup> Crf con G.C. Argan, Avanguardia Transavanguardia, "Iterarte", Giugno 8, 1982, p.24

<sup>179</sup> Ivi, p.143

A conclusione del capitolo mi sembra necessario trarre qualche conclusione da quanto esposto, con l'intenzione di evidenziare i punti su cui si polarizzava la discussione critica e che ci aiutano a definire i problemi suscitati dal movimento transavanguardista. In sintesi mi sembra che innanzitutto emerga il problema di chiarire i precedenti di questa modalità di fare pittura, cioè di ricostruirne la genealogia. Qui i riferimenti vanno al modernismo teorizzato da Greenberg e alla pratica dei pittori del Color Field Painting, ora per farne bersagli polemici (Kramer), ora per stabilire una paradossale continuità (Larson). In secondo luogo emerge la problematica dell'opposizione fra il "carattere nazionale" della nuova pittura e il "globalismo" modernista. Qui si può notare che i critici americani tendono a mettere in luce tali caratteri come i legami con il mito, la storia, la tradizione nella nuova pittura italiana (si veda ad esempio la posizione di Waldman), mentre Achille Bonito Oliva tende a unificare in un'unica tendenza i vari gruppi nazionali (si veda il suo testo citato nel capitolo). Altro punto importante, e qui converrà ripensare anche a quanto riferito nel secondo capitolo, è la tendenza a interpretare le nuove correnti pittoriche in termini di scelte politiche: Buchloh le aveva definite di destra, mentre Kramer le accoglie come un salutare moto pendolare verso l'individualismo represso nei due decenni precedenti e ciò in evidente sintonia con la sua adesione all'ideologia conservatrice. Altro evidente problema critico è quello legato alle diverse declinazioni del rapporto fra la nuova pittura e l'espressionismo. Esso è ora (Cortez) considerato come assimilabile all'esistenzialismo, quindi in accezione generica e non storicamente specificata, ora considerato uno stile particolare della pittura europea a cui i nuovi pittori farebbero chiaramente riferimento (Kramer). La questione per i critici americani è ulteriormente complicata dall'ingombrante presenza nel panorama nazionale dell'espressionismo astratto: ne risulta una triangolazione espressionismo-espressionismo astratto-neoespressionismo suscettibile di diverse configurazioni critiche. Concluderei con un'ultima problematica critica: il rapporto fra Transavanguardia e Pop art, ora accomunate come partecipi di un comune atteggiamento di superamento del dogmatismo modernista (Kramer), ora contrapposti per una diversa "gravità" della prima rispetto alla "ludicità" della seconda (Cortez).

Insomma la polarità binaria oppositori/fautori si arricchisce e si complica per le diverse sfumature critiche degli appartenenti ad uno stesso campo.

## Capitolo IV

## Formulazione teorica sulla pittura della post - modernità. Frederick Jameson, Hal Foster, Arthur Danto

Si è visto come le mostre internazionali abbiano suscitato un vivace interesse fra il pubblico e la critica statunitensi. Si sarà anche notato come la controversia non si fosse limitata a una pura valutazione estetica, ma avesse fatto ricorso a categorie filosofiche, sociologiche o apertamente politiche. Le opere della Transavanguardia ma forse soprattutto l'apparato teorico che le sorreggeva contribuirono a rinvigorire il dibattito le dibattito come ideologia, soggettività, inconscio, richiami a Nietzsche e Heidegger o ad altri filosofi e teorici toccavano punti sensibili del dibattito culturale, allargavano necessariamente il campo di intervento a opzioni che andavano al di là della valutazione di uno stile.

La posta in gioco era, né più né meno, la sopravvivenza di un pensiero critico o la resa alle nuove dinamiche delle società industriali.

Postmodernità diviene la parola-chiave attorno a cui ruota il dibattito, compreso quello sul destino dell'arte. Postmodernità e postmoderno appaiono al contempo categorie di interpretazione sociologica ed estetica. E' in quest'ottica si inserisce quest'analisi di tre importanti studiosi americani nelle cui opere l'esame critico di singoli artisti o movimenti è strettamente legato al tentativo di definire la nuova dimensione sociale, quella appunto postmoderna. Mi riferisco a Frederic Jameson, Hal Foster e Arthur C. Danto<sup>181</sup>.

Frederic Jameson, nato nel 1934 ha studiato filosofia in Francia e in Germania ed è stato poi allievo di Eric Auerbach presso la Yale University. La sua tesi di dottorato riguardava Sartre (a conferma della fondamentale natura filosofica della sua formazione);

<sup>180</sup> Ricordiamo che Achille Bonito Oliva aveva fatto seguire al primo testo, *La Transavanguardia italiana* del 1980, un secondo, non a caso trilingue. Achille Bonito Oliva, *Transavantgarde International*, Politi, Milano 1982 che allineava i contributi di critici di quindici paesi, oltre l'Italia, Gli Stati Uniti erano rappresentati da un intervento di Carter Ratcliff dal titolo *Contemporary American art* dove si citavano, fra gli altri Frank Stella, Malcom Marley, Joe Zucker, Robert Longo, Nicholas Africano, Cindy Sherman, Sherrie Levine.

<sup>181</sup> Si prendono in considerazione Frederick Jameson e il suo teso *Postmodernismo ovvero* la logica culturale del tardo capitalismo, di Hal Foster L'antiestetica, saggi sulla cultura postmoderna e Arte dal 1900. Modernismo, antimodernismo, postmodernismo e di Arthur Danto La trasfigurazione del banale, una filosofia dell'arte e Dopo la fine dell'arte.

ha poi insegnato ad Harvard e all'Università di California. E' ovviamente non privo di interesse aggiungere che in quegli anni, si parla del 1983, Jameson è vicino all'ambiente politico della *New Left* e al movimento pacifista, mentre filosoficamente si è indirizzato verso posizioni di marxismo critico.

Nel presentare questa opera vasta e complessa<sup>182</sup> è importante premettere come Jameson si sforza più volte di sottolineare, che il suo intento è quello di individuare una periodizzazione, di evidenziare come il capitalismo sia entrato in una terza fase, separata da una frattura radicale rispetto al periodo precedente della modernità (quella che Lenin definiva fase dell'imperialismo). Al cuore del testo sta dunque la finalità propria di uno storico della società. Su questa base sembrerebbe fuor di luogo la sua presenza in questa ricerca. Succede però, che nel concreto procedere delle argomentazioni di Jameson gli aspetti culturali (architettura, arti figurative, cinema, letteratura) balzino in primo piano rispetto alle analisi economiche e sociologiche (in termini marxisti si direbbe che nel marxista critico Jameson gli elementi sovrastrutturali siano più utili alla comprensione della società attuale di quelli strutturali) e che dunque si possa leggere il libro come una vasta indagine dell'estetica della postmodernità.

Questa indagine<sup>183</sup> è condotta principalmente su materiali americani: è un "americanocentrismo" che secondo l'autore si giustifica nella misura in cui è stato il breve "secolo americano" – 1945-1973 - a costituire il terreno di coltura del nuovo sistema", mentre si può dire che lo sviluppo delle forme culturali del postmodernismo si configura come il primo stile globale specificamente americano<sup>184</sup>.

Ne risulta che gli artisti contemporanei non americani non compaiono assolutamente (è sufficiente per rendersene conto scorrere l'indice dei nomi). L'Italia non

<sup>182</sup> F.Jameson, *Postmodernismo o la logica culturale del tardo capitalismo (1991)*, Roma, Fazi, 2007.

Nella sua postfazione Daniele Giglioli lamenta "in questo panorama vasto e complesso resta poi piuttosto difficile orientarsi" e ciò in quanto l'autore ci conduce in una "immersione nei materiali più eterocliti, dai video come *Alienation* ai romanzi di Claude Simon, dalla casa di Frank Gehry a Santa Monica a film come *Velluto blu* di David Lynch, dalla fantascienza ai manifesti del neoliberismo" Insomma "una congerie di stimoli in cui perdersi è quanto di più probabile", F. Jameson, Op.cit., p.428

Il libro, come si è visto è stato edito in Italia nel 2007 ma negli stati Uniti nel 1991 presso la Duke University Press, ma sarà bene rilevare che, come dichiara lo stesso autore, il libro iniziò a delinearsi nel 1984, come raccolta di conferenze, e che il primo e fondamentale capitolo *La logica culturale del tardo capitalismo* è la ripresa di un articolo apparso sulla "New Left Rewiew" appunto nel 1984, a ridosso, dunque, degli avvenimenti di cui mi occupo

<sup>184</sup> F. Jameson, Op.cit., p.16

si salva da questa esclusione come non si salvano i suoi intellettuali che in quel periodo contribuivano, in forme diverse, ad elaborare teorie che potevano rientrare grosso modo nell' ambito di quel pensiero che avrebbe dovuto fornire nuovi strumenti di analisi<sup>185</sup>. Achille Bonito Oliva è, invece, preso in considerazione, è il critico con cui Jameson dialoga più fittamente e le cui opere, spesso citate, sembrano essere una delle fonti della descrizione jamesiana della estetica postmoderna.

Il nome del teorico della Transavanguardia compare già nell'introduzione<sup>186</sup> e ricompare poi spesso, così come le sue opere sono spesso richiamate in nota<sup>187</sup>.

Procediamo per punti evidenziando contatti e frizioni fra le posizioni dei due, avendo però cura di precisare che per Jameson "postmoderno" è nozione che abbraccia l'arte a partire dagli anni'50 mentre Achille Bonito Oliva non fa uso del termine "postmoderno" e tende a considerare molti aspetti dell'arte del secondo dopoguerra come prosecuzioni del modernismo (fino alle sue propaggini dentro gli anni'60, vedi l'Arte povera). Insomma Jameson può far rientrare in un'unica categoria Warhol e Levine, invece il critico italiano considererebbe le pratiche citazioniste di Levine collocabili nella linea avanguardista. Ciò detto, molti elementi interpretativi sono comuni ai due autori. Sono individuabili seguendo il testo: "il postmoderno, dice Jameson, ricerca delle fratture, degli eventi, piuttosto che dei mondi nuovi, l'istante rivelatore dopo il quale niente è più come prima." È in fondo quello che Achille Bonito Oliva definisce come "flusso energetico".

Nel postmodernismo scompare la "storia" come progresso, "questa è in sostanza la versione della teoria del postmoderno propria di Achille Bonito Oliva" (riconosce lo

<sup>185</sup> Si possono citare Umberto Eco la cui *Semiotica e filosofia del linguaggio* che è del 1984, Gianni Vattimo il cui *Il pensiero debole* è del 1983. C'è però una vistosa eccezione e riguarda proprio il riconosciuto teorico della Transavanguardia, cioè Achille Bonito Oliva. Se non sbaglio l'unico altro italiano preso in considerazione è Manfredo Tafuri, di cui si cita *Progetto e Utopia* (1973) come esempio di una posizione "implacabilmente negativa" e quindi, in ultima analisi, poco utilizzabile.

<sup>186</sup> F. Jameson, Op.cit, p.7

<sup>187</sup> E' interessante notare come il richiamo alle posizioni di Bonito Oliva non sia mai accompagnato da una esplicita presa di distanza; cosa che Jameson non si perita di fare con altri autori. Si veda come esempio il trattamento riservato a Christopher Lasch, autore di *La cultura del narcisismo* dalle cui posizioni psicologizzanti e moralizzanti, afferma Jamesom, "desidero distanziare lo spirito e la metodologia di queste note".

Ivi, p.43

<sup>188</sup> Ivi, p. 6

Ora invece l'arte è destituita di ogni funzione utopica e Jameson lo dimostra confrontando due opere: *Un paio di scarpe* di Van Gogh (1887) e *Diamond Dust Shoes* di Warhol (1980). "E' come se qui ci si ritrovasse davanti al capovolgimento del gesto utopico di Van Gogh." [...] dove un mondo prostrato viene trasformato nello stridore del colore utopico". <sup>190</sup> Al contrario, nell'opera di Warhol "è come se la superficie esterna e colorata-precedentemente degradata e contaminata dall'assimilazione alle brillanti immagini pubblicitarie - fosse stata strappata via per rivelare il mortuario substrato bianco e nero del negativo fotografico sottostante". In questa analisi elementi condivisi e altri contrastanti con le teorie transavanguardiste si mescolano: condivisa è certamente la percezione, che corre da Van Gogh a Warhol della perdita della forza utopica e redentrice dell'opera, ma in contrasto appare la riduzione che Jameson opera della pittura postmoderna a una resa all'oggetto di consumo, a una piattezza "anaffettiva" collegata a un generale "declino degli affetti".

Il fatto è che molti critici americani (Danto in particolare come vedremo) pongono Warhol al centro della pittura postmoderna. Ma è proprio una certa "oggettività" warholiana che la Transavanguardia vorrebbe lasciarsi alle spalle, così come vorrebbe sfondare il muro della superficialità attraverso una ricchezza di soluzioni formali anche nella direzione di una affettività per nulla aliena da un'esplicita carica affettiva<sup>191</sup>.

Poco dopo Jameson affronta un importante nodo teorico che potrei così sintetizzare: la decostruzione postmodernista dei modelli ermeneutici. Essi sono, nella modernità quattro: 1) il modello dialettico dell'essenza e dell'apparenza 2) il modello freudiano del latente e del manifesto 3) il modello esistenzialista dell'autenticità e dell'inautenticità (le cui tematiche eroiche o tragiche sono strettamente legate all'altra grande opposizione

<sup>189</sup> E' interessante notare come Jameson non faccia mai parola del ruolo di Achille Bonito Oliva come teorico della Transavanguardia. E' probabile che questa etichetta avrebbe ulteriormente complicato la sua analisi del postmoderno. Su questa linea Jameson prosegue affermando che "nell'arte la nozione di progresso e di *telos* è rimasta viva fino a tempi assai recenti[...] ogni opera autenticamente nuova avrebbe scavalcato in maniera imprevista eppure logica quanto l'aveva preceduta."

Ivi, p. 7

<sup>190</sup> Ivi, p. 24

<sup>191</sup> Si pone qui il delicato problema dei rapporti fra Warhol e più in generale fra la Pop Art e la Transavanguardia. A una prima indagine sembra che negli scritti di Bonito Oliva si tenda a rilevare più una frattura che una continuità fra queste due correnti.

tra alienazione e disalienazione) 4) l'opposizione semiotica tra significante e significato. Tutte e quattro possono essere ricondotte, secondo Jameson, al "modello della profondità". Ebbene a questi modelli il postmodernismo sostituisce "una analisi delle pratiche, dei discorsi e del gioco testuale [...] la profondità è sostituita dalla superficie"192. Anche qui è impossibile non sentir riecheggiare temi cari ad Achille Bonito Oliva, declinati però dal critico italiano nel senso non di una perdita ma di una conquista, di una liberazione dell'arte dalle catene delle interpretazioni tese a vincolarne l'irriducibile originalità (ideologie politiche, psicanalisi, scienze); il rapporto ermeneutico, secondo Bonito Oliva, deve lasciare spazio al rapporto "seduttivo" di un'arte desiderosa di una più cordiale comunicazione. Certo la Transavanguardia può apparire un gioco testuale in cui i testi sono costituiti dal repertorio di immagini prodotte nel susseguirsi degli stili, ma un gioco che il critico italiano aveva premura di porre sotto l'egida della serietà heideggeriana: "La poesia ha l'aspetto di un gioco e tuttavia non lo è. Il gioco riunisce sì gli uomini, ma così che ciascuno vi si dimentica." E' un motto tratto da Holderlin e l'essenza della poesia che Achille Bonito Oliva cita per indicare il recupero dell'ambivalenza del gioco poetico<sup>193</sup>. Ancora Warhol è posto da Jameson come secondo termine di un altro paragone utile ad indagare la frattura tra pittura moderna e postmoderna. Si tratta del confronto tra *Il grido* di Munch e i grandi ritratti di Warhol (di Marilyn, ad esempio). La formula che riassume l'analisi di Jameson è questa: al soggetto alienato si è sostituito il soggetto frammentato. Si tratta, afferma lo studioso, di uno dei temi più in voga nella teoria contemporanea, quello del "decentramento del soggetto" e del connesso tema dell'espressione artistica di tale "soggettività" decentrata. Al "soggetto decentrato" caro ai postmoderni sono estranei angoscia e alienazione, succede cioè che "la concezione del modernismo avanzato di uno stile unico, insieme agli ideali collettivi di una avanguardia artistica e politica che l'accompagnano, si regge o cade insieme a quell'altra vecchia nozione (o esperienza) del cosiddetto soggetto centrato". 194

Fin qui la coincidenza con quanto abbiamo individuato nelle teorie di Achille Bonito Oliva (o certo anche di Faust) sono quasi letterali. La frizione, la non coincidenza (in questo caso clamorosa) si verificano quando Jameson stabilisce una inevitabile concomitanza fra scomparsa del soggetto individuale e sparizione progressiva dello stile personale con il corollario di una liberazione dall'angoscia, certo, ma anche di una liberazione da ogni altro tipo di sentimento visto che è svanito l'Io in grado di provarli.

<sup>192</sup> Ivi, p.29

<sup>193</sup> A. Bonito Oliva, *Transavantgarde*, Op. cit., p.28

<sup>194</sup> Ivi, p.31

Abbiamo invece visto come la Transavanguardia insistesse, sia nella teoria che nella pratica, sulla soggettività, sulla peculiarità individuale delle scelte stilistiche, sulla euforica e disinibita riproposizione dell'autore nella sua, persino aneddotica, esperienza vitale. Il fatto è che Jameson tende a far coincidere la pittura postmoderna con "l'incipiente primato della riproduzione meccanica" e se cita volentieri Achille Bonito Oliva come teorico del postmoderno, passa scrupolosamente sotto silenzio il suo ruolo di promotore di quella particolare corrente, la Transavanguardia, postmoderna fin che si vuole, ma che programmaticamente rifiutava ogni poetica della riproduzione meccanica.

Continuiamo a seguire il rapporto Jameson-Achille Bonito Oliva di cui si va ormai delineando il contorno. Per rovesciare lo schema: si ricorderà come Achille Bonito Oliva avesse indicato nel "manierismo" l'atteggiamento stilistico più consono alla temperie transavanguardista, ebbene nelle opere artistiche postmoderne Jameson individua l'esplosione di una "pletora di manierismi" (l'analisi fenomenologica converge), ma certamente non troveremmo nell'italiano un commento di questo tenore: "Padroni senza volto continuano a modulare le strategie economiche in cui è costretta la nostra esistenza, ma non hanno più bisogno di imporre la loro lingua". Sicché l'euforico saccheggio di tutti gli stili celebrato da Achille Bonito Oliva è qui presentato come "pastiche", cioè "una parodia vuota, una statua cieca." 196 Se, diceva Achille Bonito Oliva, la Transavanguardia si trova a suo agio nella storia degli stili, la cosa è presentata da Jameson in questi termini: "con il crollo dell'ideologia modernista dello stile [..] i produttori di cultura non possono rivolgersi che al passato, all'imitazione di stili morti, a un discorso condotto attraverso tutte le maschere e le voci immagazzinate nel museo immaginario di una cultura ormai globale [...]. Questa situazione determina evidentemente [...] il saccheggio indiscriminato di tutti gli stili del passato, il gioco dell'allusione stilistica aleatoria" 197. Per questa situazione vale, secondo Jameson, la frase di Guy Debord: "L'immagine è diventata la forma finale della reificazione". Ma viene in tal modo a cadere "quella dimensione retrospettiva, indispensabile a qualunque riorientamento vitale del nostro futuro collettivo" 198: il passato è diventato una vasta collezione di immagini, poco più di un insieme di spettacoli polverosi. Tocchiamo qui un altro punto di frizione tra il critico americano e quello italiano: mentre per quest'ultimo la disponibilità dell'immagine al suo riuso (ironico quanto si vuole) è

<sup>195</sup> Ivi, p.32

<sup>196</sup> Ivi, p.35

<sup>197</sup> Ibidem

<sup>198</sup> Ibidem

una forma di sopravvivenza, 199 per Jameson, essa conduce a operazioni "nostalgiche" (soprattutto nel cinema) in cui "diventa platealmente evidente l'incompatibilità del linguaggio dell'arte postmodernista con una storicità autentica"<sup>200</sup>. Così la storia degli stili estetici prende il posto della storia reale. Ma è proprio in un non "prendere di petto" la storia, in una umile accettazione della propria "lateralità" rispetto al "collettivo" e al "sociale", che l'artista trans avanguardista trova una sua (pur precaria) libertà. Il primo capitolo del libro di Jameson, quello a cui dedicherò più attenzione in quanto (come si è visto) redatto in stretta prossimità con gli avvenimenti di cui mi sto occupando, conclude l'analisi dei prodotti culturali postmodernisti con una loro assoluzione, per quanto cauta e paradossale: "I tentativi distorti e irrisolti della produzione culturale più recente di esplorare e di esprimere questo nuovo spazio devono anche essere considerati, alla loro maniera, come altrettanti approcci alla rappresentazione della [...] realtà [...]. Per quanto paradossale possa sembrare i termini potrebbero dunque essere letti, seguendo un'opzione interpretativa classica, come nuove forme di realismo (o almeno di mimesi della realtà) e nello stesso tempo parimenti analizzati come altrettanti tentativi di distrarci o di sviarci da quella stessa realtà o di mascherarne le contraddizioni per risolverle sotto le spoglie di varie mistificazioni formali". 201 Giudizio che ben evidenzia lo sconcerto del critico: a una prima parte in cui la terminologia auerbachiana fa rientrare l'estetica postmoderna nella rassicurante linea del realismo, ne subentra una seconda che sembra cogliere in quegli stessi prodotti la volontà di tradire ogni intento di aggancio alla realtà (e qui, ancora una volta sembra di cogliere un'eco del "salutare strabismo" di cui parla Achille Bonito Oliva).

Ma certo dove Achille Bonito Oliva non potrebbe seguire Jameson è nella conclusione del capitolo dove si pone il problema di "una nuova politica culturale radicale". Si tenga però conto che il testo comparve su una rivista dal significativo titolo "New Left Review" e che, come l'autore stesso ha precisato, il suo intento era quello di uno storico sociale più che di uno studioso di estetica. Ancora più certo è che Achille Bonito Oliva non avrebbe potuto seguire Jameson nelle sue proposte e in questo il raffinato critico italiano si sarebbe trovato in buona compagnia: il recupero di una funzione pedagogica e didattica dell'arte posta sotto l'egida di Lukacs e Brecht. La

<sup>199</sup> Non mi sembra improprio accostare questo procedimento a quello ipotizzato dalla iconologia della scuola di A. Warburg, anch'essa tesa a un superamento di una concezione lineare della storia. Si veda E.H. Gombrich, A. Warburg, *Una biografia intellettuale*, Milano, Feltrinelli, 1983

<sup>200</sup> Ivi, p.37

<sup>201</sup> Ivi, p.65

<sup>202</sup> Ivi, p.66

deideologizzazione dell'arte doveva arretrare di fronte a una nuova arte politica.

Nei capitoli successivi il confronto con le posizioni di Achille Bonito Oliva si fa ancora più puntuale ed evidente in alcuni punti sui quali intendo soffermarmi. "Surrealismo senza l'inconscio" è il titolo del terzo capitolo e anche qui non possiamo non cogliere una singolare coincidenza con il richiamo al surrealismo, liberato però dalle ipoteche freudiane, fatto da Achille Bonito Oliva.<sup>203</sup> Quindi una coincidenza che è subito contraddetta. Jameson infatti considera come più significativa espressione del postmodernismo nelle arti figurative la fotografia e il video. E' soprattutto nel video che si materializza quel "flusso totale" di immagini tendenzialmente indecidibile che caratterizza la postmodernità. Jameson lo dimostra con una lunga analisi di un video della durata di ventinove minuti intitolato Alienation realizzato nella School of the Art Institute di Chicago da E. Rankus, J. Manning e B. Latham<sup>204</sup>, ma abbiamo visto come la Transavanguardia rifiutasse per principio il medium meccanico e le forme collettive di produzione artistica. Interessante ai fini della mia ricerca è poi la pagina che lo studioso americano dedica all'arte concettuale e in particolare l'accenno a una artista americana, Sherrie Levine di cui compare un'opera nella sezione di "Transavangarde International" dedicata all'arte americana<sup>205</sup> e precisamente After Franc Marc: Jameson la cataloga fra "le rappresentazioni di rappresentazioni" e quindi come pienamente inserita nella tendenza di "annullamento del referente" propria dell'immagine postmoderna<sup>206</sup>. Ma dove i richiami alle tematiche della Transavanguardia si fanno più evidenti è nel capitolo intitolato L'utopismo dopo la fine dell'utopia. I riferimenti sono clamorosi a partire da pagina 182. Afferma Jameson che i portavoce della pittura postmoderna concordano nella rinuncia, da parte dell'arte figurativa contemporanea, alle inclinazioni utopistiche della pittura precedente, cioè modernista. Essa non ha più a che vedere con nulla al di fuori di se stessa, è segnata da una perdita di ogni missione ideologica e dalla liberazione dalla storia delle sue forme come una sorta di telos. Qui Jameson lascia la parola ad Achille Bonito Oliva citando passi da *La Transavanguardia italiana*: la pittura è ormai libera di seguire "un atteggiamento nomade di reversibilità di tutti i linguaggi del passato". Le analisi di Achille Bonito Oliva diventano le più adatte a centrare il problema del postmodernismo (anche se in realtà definivano nel pensiero di Bonito Oliva la Transavanguardia). Il postmodernismo, dice Jameson citando Bonito Oliva "tende a considerare la lingua della pittura interamente intercambiabile. Ciò mette al riparo da ogni fissazione e da ogni mania a favore di una pratica della volubilità come valore[...] La contiguità di stili diversi

<sup>203</sup> Un tema che si delinea già a partire dall'articolo-manifesto apparso su "Flash Art".

<sup>204</sup> Ivi, p.93

<sup>205</sup> A. Bonito Oliva, Transavantgarde..., Op. cit., p.163

<sup>206</sup> F. Jameson, Op.cit., p.166

produce una catena di immagini operanti tutte sullo spostamento e sulla progressione, che non è mai progettata ma fluida [....] in tal modo il significato viene stordito, attenuato, reso relativo, relazionato ad altre sostanze semantiche che galleggiano dentro il recupero degli innumerevoli sistemi di segni. Da qui una sorta di dolcezza dell'opera che non parla più perentoriamente e non erge le proprie spoglie sulla fissità ideologica ma si scioglie nello strabismo di molte direzioni". La pittura appare "libera di recuperare stili pittorici [...] come una sorta di *objects trouvés*. Essi sono macinati all'interno dell'elaborazione dell'opera che diventa il crogiolo depurante la loro esemplarità. Per questo è possibile la ripresa di riferimenti inconciliabili tra loro e l'intreccio di diverse temperature culturali attraverso innesti inediti e diverse dislocazioni dei linguaggi rispetto alla loro collocazione storica [...] qui subentra una sensibilità neo-manieristica che attraversa la storia dell'arte senza alcuna retorica e patetiche identificazioni, ma piuttosto con disinvolta lateralità, capace di tradurre la profondità storica dei linguaggi recuperati in un superficialismo disincantato e disinibito".

Ne consegue, secondo Jameson, una definizione della pittura postmoderna caratterizzata da una serie di deprivazioni come "surrealismo senza inconscio" o "utopismo dopo la fine dell'utopia". Tuttavia questa definizione non particolarmente positiva non impedisce a Jameson di apprezzare esponenti di questa tendenza neofigurativa come David Salle di cui analizza in particolare *Wild Locust Ride* del 1985. Jameson vi individua "un potente moto di interferenza, nubi di cortocircuiti elettrici". Qui la fine di Freud e della psicanalisi garantisce (positivamente quindi) l'incapacità di addomesticare queste posizioni e di volgerle in significati utilizzabili<sup>207</sup>.

E' però una limitata concessione alla "neofiguratività" di stampo postmodernista, Jameson rimane convinto che sia la fotografia a mostrare "i segni di strutture ancor più nuove per le quali fino ad oggi ci sono mancate le giuste categorie storiche e formali". <sup>208</sup> E' soprattutto dunque nella fotografia (e nella letteratura) che Jameson avverte la sopravvivenza di un "misconosciuto partito dell'utopia".

In definitiva si può dire che Jameson riconosce nel postmodernismo non un particolare stile artistico ma lo spazio inevitabile in cui ci troviamo, uno spazio "il quale comporta il nostro inserimento di soggetti individuali in un insieme a più dimensioni di realtà fortemente discontinue, che vanno dagli spazi ancora superstiti della vita privata borghese fino all'inconcepibile decentramento del capitale globale". E' di fronte a questo

<sup>207</sup> Ivi, pp.183-184

<sup>208</sup> Ivi, p.185

nuovo spazio che si avverte l'insufficienza delle teorie e delle pratiche moderniste: "Neanche la relatività di Einstein o i molteplici universi soggettivi dei modernisti sono in grado di fornire una qualche rappresentazione adeguata di tale processo, che nell'esperienza vissuta si fa sentire nella cosiddetta morte del soggetto o, più esattamente nel decentramento e nella dispersione, frammentari e schizofrenici, di quest'ultimo".<sup>209</sup> E' in questa nuova dimensione (non di fine della storia ma di nuova fase storica del capitalismo) che anche l'esperienza estetica deve collocarsi teoricamente e praticamente. Fin qui i teorici della Transavanguardia potrebbero tranquillamente seguire Jameson. Qualche perplessità potrebbe suscitare in loro quanto Jameson aggiunge subito dopo: "in realtà, però, qui è in gioco la politica pratica: a partire dalla crisi dell'internazionalismo socialista e a causa delle enormi difficoltà tattiche e strategiche nel coordinamento tra le azioni politiche di base, a livello locale, e quelle nazionali o internazionali, questi urgenti dilemmi politici sono tutti funzioni immediate dell'enormemente complesso nuovo spazio internazionale".<sup>210</sup>

Hal Foster, nato nel 1955 è un critico e storico dell'arte americano. Insegna alla Princeton University dove dirige il dipartimento di Arte e Archeologia. Collaboratore di "October", della "New Left Review" e della "London Review of Book". Esordisce nel 1983 con saggi che pongono al centro i fenomeni del postmodernismo.

Ai fini di una riflessione critica sulla recezione della Transavanguardia negli Stati Uniti, mi servirò di alcuni testi di Foster: uno, *L'antiestetica*. *Saggi sulla cultura postmoderna*,<sup>211</sup> raccoglie una serie di interventi sulla cultura postmoderna (Frampton, Habermas, Krauss, Crimp, Owens; Ulmer, Jameson, Said) a cura dello stesso Foster; segue un testo coevo al fenomeno del neoespressionismo, *The Expressive Fallacy*, comparso sulle pagine della rivista "Arts Magazine", e infine il monumentale *Arte dal* 1900 (in collaborazione con R. Krauss, Y.A. Bois, H.D. Buchloh)<sup>212</sup>.

Di fronte a *L'antiestetica* è inevitabile una prima considerazione: è già implicito nel sottotitolo dell'opera "saggi sulla cultura postmoderna" la direzione fondamentale in cui Foster si muove: la teoria dell'arte esce dal terreno dell'estetica propriamente detta, per trasformarsi sempre di più in "critica culturale", un approccio disciplinare che richiede una

<sup>209</sup> Ivi, p.410

<sup>210</sup> Ibidem

<sup>211</sup> H. Foster, *L'antiestetica*. *Saggi sulla cultura postmoderna*, Milano, Postmedia Book, 2014

<sup>212</sup> H. Foster et al., Arte dal 1900 (2005), Bologna, Zanichelli, 2006

pluralità di rimandi e può quindi aver bisogno di una pluralità di contributi provenienti da studiosi diversi. Naturalmente il procedimento non è privo di rischi: la specificità estetica può diluirsi e ridursi a sintomo di una più generale condizione che chiama in causa fattori economici, politici, sociali, ecc. E', in verità ciò che molti rimproverano anche a Jameson, ma è pur vero per contro, che una netta separazione fra "estetico" e "sociale" non è forse mai del tutto possibile.<sup>213</sup>

Chiarita, dunque, l'impostazione del testo di Foster, vediamo come essa si inserisca nel dibattito dei primi anni'80. Nasce qui subito un'osservazione preliminare: laddove nel testo di Jameson la presenza di Bonito Oliva è costante e dichiarata, qui il nome del critico italiano non compare nella pur vasta messe di riferimenti contenuti nei vari interventi, tuttavia la coincidenza profonda con le tematiche jamesoniane è evidente.

Prenderò in esame innanzitutto l'introduzione di Hal Foster. La dimensione unificante dei vari interventi è, secondo l'autore, questa: "Tutti i critici, ad eccezione di Jurgen Habermas, concordano nell'affermare che oggi il progetto della modernità è profondamente in crisi. Il punto di partenza è dunque comune a tutti: la crisi della modernità, nozione omnicomprensiva che, per quanto riguarda questa ricerca si "specializza" nella crisi della modernità estetica

Su questa piattaforma comune, la crisi della modernità, si innestano poi le sfumature, i contrasti, le diverse diramazioni, le diverse declinazioni. La crisi, infatti pone, secondo Foster, una serie di domande: "Come si supera il moderno?, Come si fa a superare l'era del progresso (modernità) o a trasgredire l'ideologia del trasgressivo (avanguardismo)?<sup>214</sup>. Sappiamo bene che alcuni avevano pronta la risposta: il superamento del moderno, dell'avanguardismo e della sua volontà trasgressiva (che come sappiamo, deve necessariamente celare l'ossequio a una norma!) è l'estetica della Transavanguardia, l'irruzione di un'arte furiosamente post-trasgressiva, una *bad painting* da "Nuovi Selvaggi"<sup>215</sup>.

All'irruenza operativa e all'aggressività critica di tali atteggiamenti i "critici culturali" della sinistra statunitense (non si dimentichi che Jameson collabora alla "New

<sup>213</sup> Separazione che invece sostiene con forza M. Focillon nel suo *Vita delle forme* che già nel titolo allude alla autonomia radicale della forma artistica rispetto agli sviluppi storici.

<sup>214</sup> H. Foster, L'antiestetica..., Op. cit, p.8

<sup>215</sup> E'l'etichetta sotto cui R. Barilli riunisce gli artisti tedeschi vicini alla Transavanguardia. Capostipite dei "Neuen Wilden" è Baselitz "cui spetta un ruolo del tutto analogo a quello svolto da Chia nella Transavanguardia italiana" cfr. R. Barilli. *Prima e dopo*, Op. cit., pp. 66-67

Left Rewiew" e Foster a "October"), oppongono distinguo e cautele, avvertendo ad esempio, come fa Jameson, che "fine dell'utopia "è un modo elegante per dire impossibilità del socialismo; ma non negano certo che di fronte a un nuovo mondo sia necessaria una nuova forma di produzione artistica." Sebbene repressa nel tardo modernismo, la rivoluzione surrealista ritorna nell'arte postmoderna" Il richiamo al surrealismo non mancava nella strumentazione critica della Transavanguardia a patto, però, che si trattasse di un surrealismo senza inconscio (se lo aveva ben sottolineato Jameson).

Ma nuovi atteggiamenti sono necessari anche nell'ambito della critica: si dissolve, afferma Foster, la linea di separazione fra forme creative e critiche (e qui non si può non pensare alla "critica creativa" di Achille Bonito Oliva di cui ho dato un esempio) viene rigettata la vecchia opposizione tra teoria e pratica: all'interno delle discipline sono emersi nuovi straordinari progetti (ad esempio è difficile definire i lavori di Foucault o di Jameson: filosofia, storia, teoria sociale o, aggiungerei io, storia dell'arte?).

Anche Foster poi, come Jameson, Bonito Oliva o Faust, dichiara la difficoltà di comprendere il postmoderno senza il supporto della teoria europea, Foucault, Derrida, Barthes, Deleuze. Sono questi autori che presiedono alla fondamentale operazione critica postmoderna: la sostituzione del concetto di "opera" (contrassegnata da unicità, simbolismo, visionarietà) con quello di testo (contrassegnato da frammentarietà, allegorismo, contingenza). E' certo quella rinuncia alla totalità della forma su cui tanto insisteva Achille Bonito Oliva. Si tratta allora di decostruire il moderno per aprirlo, per schiudere i suoi sistemi chiusi alla "eterogeneità dei testi". E tuttavia anche qui scatta, come abbiamo visto in Jameson, la cautela di chi avverte un pericolo in questa deriva decostruzionista in quanto sembra profilarsi alle sue spalle, come un'ombra minacciosa, l'atteggiamento per cui tutte le posizioni culturali e politiche sono ormai "aperte ed equivalenti".

Qui il giudizio di Foster si fa duro e risentito: "il postmoderno non è pluralismo, una nozione donchisciottesca secondo la quale tutte le posizioni culturali e politiche sono ormai aperte ed equivalenti. Questa convinzione apocalittica secondo la quale va tutto bene, che ormai siamo giunti alla fine delle ideologie, è semplicemente il contraltare della convinzione fatalistica per la quale niente funziona, che viviamo in un sistema totale senza via di fuga; l'acquiescenza che Ernest Mandel chiama "ideologia del tardo capitalismo"<sup>216</sup>.

<sup>216</sup> Ivi, p.10

Ecco il pericolo mortale che si profila dietro questa modalità di pensiero: il postmodernismo altro non è che l'ideologia del tardo capitalismo mascherata astutamente da fine dell'ideologia (e sappiamo che proprio Achille Bonito Oliva aveva pronunciato la fatale parola che sembrava spalancare questa prospettiva: deideologizzazione). Ne consegue necessariamente che, secondo Foster, bisogna affermare l'esistenza di due modi di intendere (come critici) il postmodernismo: "nelle politiche culturali contemporanee esiste una opposizione di base tra un postmoderno che cerca di decostruire il modernismo e resiste allo status quo e uno che ripudia il primo per celebrare il secondo: un postmodernismo di resistenza e uno reazionario". Naturalmente intento di Foster è di sostenere il postmoderno di opposizione/resistenza. Formalmente esso si presenta così: "interessato a una decostruzione critica della tradizione e non a un pastiche strumentale di forme pop o pseudo storiche...un postmoderno che cerca di mettere in discussione, invece di sfruttarli, i codici culturali, di esplorare piuttosto che celare le affiliazioni sociali e politiche". Siamo certo molto lontani da quel rapporto di venerazione amorevole, di cordiale colloquio che l'artista transavanguardista vuole instaurare con il passato!

Ma non è questo l'unico punto di frizione che possiamo individuare nel testo di Foster. Un altro, e fra i più interessanti a mio avviso, è individuabile nella sintesi che Foster propone dell'intervento di Rosalind Krauss presente nel volume. Secondo la Krauss, afferma Foster, negli anni '60 la logica della scultura moderna comporta la sua stessa decostruzione e quella dell'ordine moderno delle arti basato sull'idea illuministica dell'autonomia e della distinzione delle discipline. Si crea dunque un "campo allargato" delle forme in cui l'arte è concepita in termini di struttura e non di medium. Ma, come abbiamo visto, è proprio una volontà di riappropriazione del "medium" specifico della pittura, dei suoi strumenti e dei suoi supporti, a guidare gli artisti trans avanguardisti. Ugualmente in senso contrario a certe affermazioni di Achille Bonito Oliva vanno le conclusioni di Foster: si tratta di afferrare la connessione presente di cultura e politica e di affermare una pratica resistente sia al modernismo accademico, sia alla reazione politica. Su questa linea Foster precisa che il titolo del volume *Antiestetica* non allude a un moderno nichilismo (viene naturalmente in mente per contrasto, la celebrazione fatta da Achille Bonito Oliva dell'artista della Transavanguardia come "nichilista compiuto").

<sup>217</sup> Ibidem

<sup>218</sup> R. Krauss, *La scultura nel campo allargato*, in H. Foster, L'*antiestetica*... Op.cit., pp.47-56. Ricordo che Rosalind Krauss era stata una delle fondatrici, nel 1976 di "October" 219 Ivi, p.13

Infine, se ci aveva stupito la comparsa di Lukacs e Brecht come punti di riferimento di Jameson ancora di più ci stupirà la comparsa di Gramsci come guida teorica nella pratica-critica culturale: "Alla luce degli eventi la strategia di un "impegno negativo" di Adorno va riesaminata o respinta e va escogitata una nuova strategia di interferenza in linea con Gramsci". Questa è una posizione più da critico culturale *engagé* che da critico d'arte (ammesso che i due ruoli si possano distinguere).

Ed è qui che facciamo un salto indietro al Gennaio dell'anno 1983 per esaminare un testo che già dal titolo ci dice molto. Hal Foster pubblica nella rivista "Arts Magazine" *The Expressive Fallacy*<sup>220</sup>. Il testo che in italiano potremmo tradurre come "La fallacia espressiva" fa appunto riferimento all' espressionismo e in particolar modo alla tendenza sorta nei primi anni ottanta che abbiamo visto capeggiare nelle mostre internazionali di quel periodo. Nell' analisi che fa Foster si delineano due posizioni artistiche all'interno del postmodernismo che poi saranno analizzate e più chiaramente spiegate.

Dopo una riflessione generale sull'espressionismo storico Foster parla di vari artisti, alcuni dei quali erano presenti alla già citata mostra Pictures. Questi lavorano usando media quali la fotografia per elaborare montaggi d'immagini. Questo modus operandi, dice Foster, è opposto al modello espressionista e alla sua natura individualista che attinge a uno spettatore empatico. Gli artisti che operano in questa direzione mettono in discussione l'espressionismo storico e il neoespressionismo di largo impatto mondiale in quel periodo<sup>221</sup>. L'espressionismo è visto da costoro come la retorica ufficiale sia di una vecchia tradizione metafisica che della nuova società di consumo. Foster ricorda una mostra Eating Friend fatta nella galleria di Jenny Holzer e Peter Nadin dove la vita interiore viene espressa, o meglio, ridotta a parti del corpo, "L' espressione" è vista strettamente come una fallacia<sup>222</sup>. L'idea che l'essere individuale sia una finzione è il soggetto di molti artisti a cui Foster è interessato, per esempio Cindy Sherman, fotografa che viene citata con i suoi autoritratti fotografici nei quali interpreta tipificazioni di modelli femminili esposti nei media (un esempio è la serie *Pink Robe*). Nel suo lavoro, dice l'autore, vediamo come l'espressione dell'essere è proposta come un modello che finalmente si dissolve. Un altro esempio è Richard Prince, la sua impresa artistica è meno critica dell' immagine falsa. L'opera di Prince, che ha fotografato immagini pubblicitarie, è più vicina ad un esplorazione della simulazione di una società in cui l'essere individuale

<sup>220</sup> H. Foster, *The Expressive Fallacy*, "Arts Magazine", Gennaio, 1983, pp.80-83 e 137

Qui Foster parla in tempo reale del fenomeno Neoespressionista estremamente popolare e diffuso come abbiamo potuto osservare nelle mostre internazionali del capitolo 3.

<sup>222</sup> H. Foster, *The Expressive Fallacy*, Op.cit. pp.83 -137

è riflesso dappertutto ma allo stesso tempo da nessuna parte.

Per un altro gruppo di artisti "l'espressionismo è più che uno stile artistico è un luogo ideologico dove discorsi di ogni genere e di ogni tipo possono incontrarsi e forse essere colti in fallo"223. Qui dobbiamo aprirci alla retorica della psicologia pop e della società di consumo in generale. "Esprimi te stesso": è un esortazione che ha un fine sociale ed economic, perché questo tipo di espressione è largamente giudicato per la sua autenticità, e quindi per la sua tipificazione dei modelli sessuali, funzione economiche e posizioni di classi sociali. Vale a dire che questo espressionismo ha uno scopo economico e sociale, definito, perché l'espressione viene giudicata come autenticità e alla fine diventa tipicità, fedele a modelli sessuali e funzioni economiche. Molti neoespressionisti, dice Foster, sono ironici- e riutilizzano il medium pittorico, come fece anche Picasso quando rendeva romantico il primitivismo che emergeva da se stesso. Molti artisti "Neoespressionisti" sono presentati sotto questa luce, e tendono volutamente ad assumere un altro ruolo, quello del falso (che ruba dall'arte alto e basso) ma finalmente questo modello, non può redimere il loro campo di azione.

I capeggiatori istituzionali della tendenza neoespressionista avvolgono gli artisti che vi orbitano in una retorica dell'autenticità e dell' originalità, che però risulta troppo ironica. Fanno questa manovra per sostenere con queste categorie la validità delle opere, ma il tutto è indirizzato al mercato. Quest' operazione risulta infine, essere fraudolenta poichè ciò che viene usato è il pastiche oppure simulacri di autenticità e originalità. Sembra che Schnabel, Chia, (unico transavanguardista ad essere menzionato) o Kiefer, creino opere di grandi dimensioni come se fossero delle vere opere d'arte. Ma ciò che emerge è il pastiche che solo può mimare o simulare la grande sintesi di un' opera d'arte . Normalmente vengono elaborate, dice Foster, grandi tele, con tematiche impegnative e in grandiloquenti stili. Sono opere prive di un argomento etico: "Per me questa arte è provocatora e un sintomo della nostra era che è stata vista come un presente perpetuo (...)Lontano dal tornare alla storia, come è stato ideologicamente sostenuto, la cultura recente attesta una straordinaria perdita della storia o forse uno spostamento verso una pseudo storicità"<sup>224</sup>. Cosi oggi, afferma Foster, artisti e architetti sembrano premiare solo la storia (una necessaria rottura che libera dalla mera continuità) per redimere momenti specifici, infatti ci rendono solo allucinazioni della storia, maschere, di quei momenti, e ci ripropongono le loro forme storiche più care, come il kitsch. La tendenza appare come una risposta alla problematica di questa perdita della dimensione storica, del soggetto. Il

<sup>223</sup> Ibidem

<sup>224</sup> Ivi, p. 137

neoespressionismo reclamerà queste entità come sostanziali, "il lavoro, comunque rivela che i loro sono segni e l'espressionismo un linguaggio . Questo, finalmente è il pathos di quest'arte: negare quello che i suoi praticanti asseriscono"<sup>225</sup>. Tali artisti insistono nella presenza dello storico, del reale, e della soggettività che non testimonia niente che non sia la disperazione per le loro perdite. C'è un idealismo "mostrato come una idolatria"<sup>226</sup>, una fascinazione con false immagini che mimano attributi dell'autenticità quando sono di fatto maschere vuote in cui appare una coscienza frustrata, vinta che tenta di coprire la propria negatività<sup>227</sup>.

Questa tendenza reinventata dai critici e dai curatori si propone al pubblico come provocatoria, come una reazione alla condizione esistenziale del momento, alla alienazione contemporanea, ma è, sostiene Foster, una posizione reazionaria. La "fallacia espressiva" di cui parla Foster avrà, come vedremo nel seguito, una sua più precisa categorizzazione.

Sarà dunque utile indagare le posizioni di Foster in un'opera che non si presenta come un momento di un dibattito culturale (come avveniva con *Antiestetica*), ma è giocata più tradizionalmente sull'analisi e sulla periodizzazione delle forme artistiche a partire dal 1900 fino ai primi anni del terzo millennio, cioè il già citato *Arte dal 1900*, un'opera più specificamente storico-artistica ma che non rinuncia a corredare la presentazione di singoli artisti con continui rimandi a contributi che vengono da sociologi, antropologi, filosofi, ecc,. a ribadire comunque un approccio "culturalista" e non "formalista".

La nozione di postmodernismo, rileva Foster in un analisi più precisa che nel testo del '83, fa la sua comparsa in relazione alla mostra *Immagini* (*Pictures*) curata da Douglas Crimp presso l'Artist Space di New York e alla attività di un gruppo di giovani artiste (e questa prevalente presenza femminile sarà poi sottolineata proprio in polemica con la dominante presenza maschile nella Transavanguardia) fra cui Sherrie Levine che aveva partecipato alla mostra più Barbara Kruguer e Cindy Sherman. Queste artiste usano "media" di vario tipo (fotografia, video e performances o a anche mezzi tradizionali come il disegno) e certamente sono teoricamente decise a muoversi nel nuovo ambito che la fotografia aveva dischiuso. Dunque Walter Benjamin era per il loro un riferimento fondamentale.<sup>228</sup>

<sup>225</sup> Ibidem

<sup>226</sup> Ibidem

<sup>227</sup> Ibidem

<sup>228</sup> Naturalmente il Walter Benjamin de *L'opera d'arte nell'epoca della sua riproducibilità tecnica* e non certo quello teologico-messianico delle, ad esempio, *Tesi di filosofia della storia* 

Le conseguenze di tale atteggiamento sono quelle "canoniche": messa in discussione dell'"aura" e dell'originalità dell'opera e della connessa mistica dell'origine, concetti che finivano per trascinare con sé la messa in discussione dell'idea stessa di autore. Non c'è da stupirsi se si pensa che Levine appartenga, nota Foster, "a una generazione di artisti per i quali la lezione del saggio di Walter Benjamin era come una seconda natura"<sup>229</sup>. Posizioni dunque che inficiano la triade delle belle Arti (originalità, originale, origine) e inseriscono l'oggetto d'arte nell'ambito esplosivo della cultura di massa (anche queste sono suggestioni provenienti da "quel" Benjamin a cui ci si è riferiti in nota).

Ciò implica una apertura alle immagini provenienti dai "media" della cultura di massa (pubblicità, riviste, cinema, televisione) come fonti della rappresentazione del sé non tuttavia per perdersi esteticamente in esse, ma per rovesciarle criticamente (ovviamente lo stereotipo femminile era in primo piano nelle opere di queste artiste).

Ai fini della mia ricerca è particolarmente importante la conclusione del capitolo. Dice Foster: "L'opera di queste donne costituì una parte importante di quello che è identificato come "Postmodernismo" critico", espressione che associava la loro critica a quella dei teorici della cultura di massa che, da Adorno ad Habermas, avevano denunciato "l'industria della coscienza". Questa qualifica era necessaria per differenziare le loro opere da un'altra forma di postmodernismo che era avidamente promossa dagli stessi media [...]. Infatti un postmodernismo antimodernista aveva dichiarato guerra al "formalismo" tornando ai modi classici della pittura ad olio e della scultura in bronzo (per esempio l'italiano Sandro Chia) come aveva detto addio ad una nozione progressista di storia assumendo ecletticamente un singolare assortimento di stili pittorici del passato, benché nessuno di essi avesse alcun significato interno definito storicamente". 230 Il gruppo *Immagini*, sostenendo che i media artistici non sono più valori neutri, ma sono contaminati dai media della comunicazione, cioè parte del campo di battaglia della cultura moderna, diventò un emblema del postmodernismo come critica.<sup>231</sup> La citazione è un po' lunga ma giustificata dall'importanza che assume per la mia ricerca. Il "postmodernismo antimodernista" di cui parla Foster è quello della Transavanguardia (non a caso compare il nome di Sandro Chia) e l'esistenza di questa tendenza rende necessaria una decisiva mossa concettuale: esistono due postmodernismi: uno critico, che tendenzialmente assume come suo "medium" privilegiato la fotografia e uno non-critico che assume come "media"

<sup>229</sup> H. Foster, Arte dal 1900, Op.cit., p.581

<sup>230</sup> Su questa linea si pone, secondo Foster, anche l'americano David Salle.

<sup>231</sup> Ivi, p.583

privilegiati quelli tradizionali. Fra questi due campi lo scontro è senza quartiere e non manca in Foster la provocatoria accusa a Chia e compagni di "essere avidamente promossi dai "media", con l'implicita sottomissione alle ragioni del mercato. Ci aspetteremmo che nel breve apparato bibliografico con cui gli autori corredano ogni capitolo comparisse un testo del teorico del secondo tipo di postmodernismo la parola alla difesa!), ma non lo troviamo. Viceversa non ci sorprende il rimando al volume miscellaneo curato da Foster che ho analizzato prima (*Antiestetica*). Che lì venisse indicato Gramsci come punto di riferimento per una cultura di resistenza e qui invece Adorno, non ha molta importanza. Quello che mi premeva rilevare è l'individuazione dei "due postmodernismi" e delle loro peculiarità che si incardinano sulle coppie oppositive critica/disimpegno, media fotografici/ media tradizionali e, per estendere il gioco delle opposizioni fino ai massimi sistemi, Adorno (o Gramsci)/ Nietzsche (o Heidegger).

Abbiamo già incontrato concetti sostanziosi: innanzitutto (è bene ribadirlo) quello di una opposizione all'interno del generico campo definito postmodernista. Ma l'opposizione, che si era già profilata alla fine degli anni '70, va complicandosi agli inizi degli anni '80. Intanto nel 1979, era apparsa *La condizione postmoderna* di J.F. Lyotard da cui pareva di poter dedurre almeno un concetto chiaro: la condizione postmoderna è quella in cui si prende atto della fine delle "grandi narrazioni" della modernità e in particolare quella del "progresso" e quella marxista della rivoluzione (in un certo senso una sua filiazione). Molti eventi storici sembravano dar ragione al filosofo francese: dalla crisi energetica del 1973 allo stallo in cui si trovavano i paesi socialisti, al trionfo di tendenze edonistiche e individualistiche nei paesi capitalisti. Ma la fine "delle grandi narrazioni" non trascinava nel gorgo qualsiasi possibilità di distanziamento critico e, quello che più interessa qui, la funzione critico-utopica dell'arte in un'organizzazione sociale (come si è visto, sosteneva Jameson, pur sempre capitalistica e quindi fondata sul profitto e sull'alienazione).

In questo grande quadro Foster approfondisce e chiarisce gli aspetti propriamente artistici del contrasto. Da un lato emerge un "postmodernismo neoconservatore". In termini di stile, precisa Foster, questa tendenza "reagì contro il modernismo che ridusse al solo aspetto astratto[...] allo stile internazionale vetro e acciaio in architettura, alla pittura astratta in arte, alla sperimentazione linguistica in letteratura. Contrappose quindi a questo modernismo un ritorno all'ornamento in architettura, alla figurazione in arte e alla narrazione in letteratura [...] motivò questi ritorni in termini di eroica riscoperta non solo dell'individualità artistica in contrasto con la supposta anonimità della cultura di massa, ma anche della memoria storica in opposizione alla presente amnesia della

modernità". Certamente il "ritorno alla figurazione", alla "memoria storica" (naturalmente declinata nelle forme peculiari di un citazionismo non privo di ironia) sono caratteristiche della Transavanguardia<sup>232</sup>. In questo "postmodernismo conservatore che prediligeva una commistione di stili arcaici e strutture contemporanee, Foster colloca, assieme a Anselm Kiefer, David Salle e Julian Schnabel, l'italiano Francesco Clemente, appunto uno dei cinque transavanguardisti.

La scarsa simpatia di Foster per questi artisti emerge con chiarezza: essi usano "riferimenti storico- artistici e citazioni molto da cliché per decorare il solito dipinto moderno [...] i riferimenti differiscono a seconda delle culture nazionali degli artisti, in questo caso tedesca, americana e italiana"<sup>233</sup>. Viene così liquidata con una certa rapidità quella volontà di riagganciare l'artista alla sua realtà, più antropologica che genericamente "nazionale", avanzata da alcuni dei teorici della Transavanguardia come positiva rinascita del "genius loci".

In ultima analisi è evidente che per Foster non si tratta di un "vero" postmodernismo. "In che modo, si chiede il critico, questo lavoro fu postmoderno? Non discusse seriamente il modernismo né lo oltrepassò formalmente, piuttosto cercò una riconciliazione con il pubblico (cioè con il mercato) che si diceva si fosse allontanato dall'arte [...] troppo concettuale degli anni sessanta e settanta. Lungi dall'essere democratica [...] questa riconciliazione tese ad essere elitaria nelle allusioni storiche e manipolatrice nei suoi cliché consumistici".<sup>234</sup>

L'altro postmodernismo, a cui chiaramente vanno le simpatie di Foster, il "postmodernismo post-strutturalista" ha altre caratteristiche che lo qualificano come il "vero" postmodernismo: innanzitutto mostra un diverso impianto della critica al modernismo. Infatti se dal punto di vista neo-conservatore il modernismo doveva essere superato perché troppo critico, dal punto di vista post-strutturalista doveva essere superato perché non abbastanza critico. Inoltre il postmodernismo conservatore sostenne un ritorno alla rappresentazione mentre il postmodernismo post-strutturalista fu guidato da una critica della rappresentazione e fece propria la nozione post-strutturalista di "testo"

<sup>232</sup> Appare invece un po' problematico attribuire a Bonito Oliva il desiderio di un "ritorno alla narrazione in letteratura". Non si dimentichi che Bonito Oliva aveva esordito come scrittore all'interno del "gruppo 63" le cui poetiche avevano proprio la narrazione come principale bersaglio polemico. Vedi il profilo bio-bibliografico di Bonito Oliva in A. Bonito Oliva, *Transavantgarde international*, Op.cit., p.312

<sup>233</sup> Ivi, p.597

<sup>234</sup> Ibidem

frammentato come opposta al modello modernista dell' "opera" unitaria.

A questo punto le cose si complicano e la contrapposizione teorizzata da Foster, che può essere accettata nel suo complesso, perde un po' di efficacia. Chi abbia un po' di consuetudine con i testi dei teorici della Transavanguardia non potrà non ricordare che l'opposizione totalità/frammento vi rientrava pienamente.

Infatti, a conclusione del capitolo è lo stesso Foster a individuare un non marginale punto di convergenza fra i due postmodernismi. "Il ritorno neo-conservatore, afferma Foster, dopo averlo esemplificato con *Esilio* di Schnabel, potrebbe, vent'anni dopo il suo culmine, rivelarsi simile in effetti alla critica post-strutturalista, esemplificata da Foster con *Truismi* di Jenny Holzer e con un dettaglio fotografico della performance *Stati Uniti* di Laurie Anderson; queste procedure possono essere considerate sintomi complementari della stessa crisi della soggettività e della narrazione che costituì la condizione postmoderna secondo Lyotard, dello stesso processo di frammentazione e disorientamento che informò la logica culturale del capitalismo secondo Jameson"<sup>235</sup>.

La conclusione di Foster non può cogliere del tutto di sorpresa. Nel primo capitolo della mia ricerca, l'indagine sulla genealogia della Transavanguardia aveva rivelato un ventaglio di riferimenti ad autori (Foucault, Derrida, Deleuze, Barthes) che difficilmente potrebbero essere fatti rientrare nella cerchia dei neo-conservatori. Tuttavia l'"embrassons nous" che Foster colloca sotto l'egida di termini come "crisi" e "critica" non avrebbe trovato, né allora né oggi del tutto d'accordo gli esponenti della teoria e della pratica della Transavanguardia. Infatti, ancora una volta Foster, che non rinuncia alla sua posizione di critico culturale militante, colloca questa "nuova soggettività" all'interno di un attacco anche politico alla supremazia dell'individuo bianco, borghese, maschio dell'Europa occidentale e del Nord-America, condotto da tutte le persone che sono segnate come "altri" da un punto di vista sessuale, razziale e culturale. Non è certo questa una posizione che può essere condivisa da chi accoglie come salutare la "deideologizzazione" dell'arte

Arthur C. Danto (1924-2013) aveva avuto una formazione soprattutto filosofica ed era divenuto professore di filosofia alla Columbia University di New York. Nel 1974 diventa il critico d'arte del settimanale newyorkese "The Nation" e da allora i suoi interessi si indirizzano sulla definizione filosofica dell'arte di quel periodo.

<sup>235</sup> Ivi, p.599

Danto appare meno interessato a problematiche di tipo politico. Dei due testi che esaminerò, La trasfigurazione del banale. Una filosofia dell'arte e Dopo la fine dell'arte<sup>236</sup> e L'arte contemporanea e il confine della storia<sup>237</sup>, è sicuramente questo secondo che si rivelerà più ricco di spunti utili ad arricchire con ulteriori elementi la mia ricerca, tuttavia anche il primo mi è sembrato meritevole di una, anche se rapida, ricognizione, se non altro perché comparso nel pieno del periodo che sto considerando. Esso già nel titolo indica la volontà dell'autore: elaborare una filosofia dell'arte resa necessaria dallo svincolarsi del prodotto estetico da particolari qualità di carattere percettivo. La necessità di questa revisione dell'ermeneutica dell'opera d'arte nasce, quasi di colpo, in una particolare occasione che Danto stesso rievoca: "Ricordo l' eccitazione filosofica, sopravvissuta anche alla ripugnanza estetica per la sua [Danto sta parlando di Andy Warhol] mostra del 1964 in quella che allora era la Stable Gallery sulla 74 Strada Est, dove c'erano, impilati uno sull'altro, dei fac-simili di scatole di Brillo, come se la galleria fosse stata trasformata in un magazzino di spugnette saponate[...] A parte qualche irrilevante brontolio negativo, Brillo Box fu accettata immediatamente come arte, ma la questione del perché le scatole di Brillo di Andy Warhol fossero opere d'arte, mentre le loro controparti comuni, stipate nei magazzini dei supermercati dell'intera cristianità, non lo fossero, si fece seria"238.

Certamente, come rileva lo stesso Danto, dietro Warhol spunta l'ombra dei "readymades" di Duchamp, ma è stato l'artista americano a porre il problema in modo definitivo. Nella "pars destruens" del saggio, Danto parte dalla constatazione che le scatole di *Brillo Box* mostrano la vacuità delle definizioni tradizionali dell'arte. Di fronte ad esse le loro possibilità si sono esaurite: "la storia dell'arte è arrivata alla fine" Ecco che, ancora una volta compaiono affermazioni che ci pongono davanti all'idea di una "fine della storia" o piuttosto, in questo caso, della fine di uno di quei "grands recits" la cui scomparsa è la caratteristica saliente della "condizione postmoderna". Il grande racconto che chiamiamo "storia dell'arte" è finito e trascina nella sua fine i suoi fondamenti ovvero la centralità della pittura e il suo andamento lineare progressivo.

E' un punto su cui conviene soffermarsi: non è finita l'arte, argomenta Danto, anzi le opere proliferano, ma è finita la sua "storia" ordinata e lineare. Si spalanca una nuova condizione che Danto tende a definire non tanto "postmoderna" (termine che implica

<sup>236</sup> A.C. Danto, *La trasfigurazione del banale. Una filosofia dell'arte* (1981)e *Dopo la fine dell'arte* (1997), Roma-Bari, Laterza, 2008

<sup>237</sup> A.C. Danto, L'arte contemporanea e il confine della storia (1992), Milano, Bruno Mondadori, 2008

A.C. Danto, La trasfigurazione..., Op.Cit, p.XXV

<sup>239</sup> Ibidem

ancora la possibilità di individuare nelle opere modalità stilistiche identificabili) ma piuttosto poststorica.

Ancora una volta, proseguendo nel confronto fra le posizioni di questi studiosi e le teorie della Transavanguardia, ci troviamo di fronte nello stesso tempo a convergenze e differenze. Da un lato infatti balza agli occhi come la fine della "storia dell'arte" teorizzata da Danto, venga sostanzialmente a coincidere con la posizione dei transavanguardisti, tesa a sottrarre l'opera alla "coazione del nuovo", alla ipoteca del "progresso"; D'altro canto però, Danto vede questa rottura incarnarsi soprattutto in opere che si collocano sulla linea duchampiana del "ready made" (anche se Danto si guarda bene dal proporre questa come unica modalità dell'arte "poststorica").

E' grazie ad Andy Warhol che, secondo Danto, come nota Stefano Velotti nell'introduzione dell'edizione italiana: "Quel che si cercava, l'essenza dell'arte, è stato trovato e ora ognuno è libero di fare arte come vuole". 240 Ma in che cosa consiste questa "essenza dell'arte"? Danto risponde elencando una serie di condizioni necessarie perché si costituisca quel particolare oggetto che chiamiamo opera d'arte: 1) un'opera d'arte è una struttura intenzionale, possiede cioè una aboutness, ha la proprietà di essere "a-propositodi", proprietà che le cose invece non hanno. 2) l'opera d'arte è rappresentazione e deve essere *causata* nel modo appropriato e intenzionalmente. 3) come *rappresentazione* l'opera d'arte richiede un'interpretazione che colga i significati. L'interpretazione è costitutiva dell'identità dell'opera. 4) l'opera d'arte è essenzialmente storica (non in ogni epoca è possibile qualsiasi forma). 5) l'opera d'arte deve avere una struttura ellittica, metaforica. 6) nell'opera d'arte non conta soltanto ciò a-proposito di-cui la rappresentazione è ma il modo in cui la rappresentazione è a-proposito-di-qualcosa. Sono evidentemente, definizioni che risentono della necessità di Danto di spiegare perché sia arte il Brillo Box di Warhol mentre abbiamo visto come per la Transavanguardia italiana l'arte, la pittura, i suoi procedimenti siano in qualche modo una necessità, quasi inscritta nel patrimonio, per così dire biologico, dell'individuo o in quello antropologico di una nazione.

Altri punti di frizione sono poi individuabili nell'insistenza di Danto sulla necessità dell'interpretazione che implica quella volontà di svelare una profondità che può assumere, secondo i transavanguardisti, connotati alquanto aggressivi e, infine, la "metaforicità" dell'opera risulta in contrasto con la tendenza "metonimica" dei transavanguardisti.

<sup>240</sup> Ivi, p.XVII

Ancora più ricco di spunti risulta il secondo testo di Danto. *Dopo la fine dell'arte* si configura come un tentativo di individuare le modalità di un'arte dopo la fine dell'arte<sup>241</sup>. Il tono del testo è meno filosofico rispetto a *La trasfigurazione del banale* e più legato al dibattito critico sulle nuove forme. Al centro dell'opera è nuovamente l'individuazione del "momento di rottura" quello con cui finisce non l'arte ma la storia dell'arte.

Questo avviene, secondo Danto, a partire dagli anni sessanta: è in questo periodo che "l'arte si sgrava di un onere che poteva ora consegnare ai filosofi. Gli artisti, finalmente emancipati dal fardello della storia, erano liberi di fare arte in qualunque modo e per qualunque scopo desiderassero, oppure per nessuno scopo. E' questa la cifra distintiva dell'arte contemporanea e non deve sorprendere che, rispetto al modernismo, non esista alcuno stile che si possa identificare come contemporaneo". Qui colpisce la frase "emancipati dal fardello della storia" che è ormai individuabile come un vero leit-motif di questa temperie culturale. Non meno interessanti sono le considerazioni seguenti: "Gli artisti potevano ora attingere alla tradizione artistica universale [..] quella straordinaria gamma di possibilità che il modernismo aveva fatto di tutto per reprimere. A mio modo di vedere, il principale contributo artistico di quel decennio fu la pratica di appropriarsi di immagini, di prendere cioè immagini dotate di un significato e di una identità consolidati e attribuire loro un significato e una identità nuovi" 243. Una pratica che, subito dopo, Danto definisce come "citazionismo" e abbiamo visto come eclettismo e citazionismo siano pratiche predilette dei transavanguardisti.

Questa nuova condizione (per Danto, come abbiamo visto, piuttosto poststorica che postmoderna, cosa che rende la sua visione più radicale di quelle di Jameson e Foster che alternavano all'uso del termine postmodernità quello di tardo capitalismo, segnalando dunque una continuità almeno a livello dell'organizzazione sociale ed economica) è, secondo Danto, una condizione di libertà paragonabile a quella che Marx ed Engels ipotizzavano per gli uomini nella futura società comunista. "Gli esseri umani, secondo Marx ed Engels,<sup>244</sup> sono liberi dalla estenuante tensione storica che prescrive che per ogni dato stadio esista un modo autentico e uno inautentico di essere, il primo rivolto al futuro, l'altro ancorato al passato. Analogamente gli artisti alla fine dell'arte sono liberi di

Nella nota posta a conclusione del libro, Danto afferma che il concetto di fine dell'arte "era nell'aria" e rimanda al capitolo "Morte o tramonto dell'arte" contenuto nel libro di Gianni Vattimo, *La fine della modernità*, uscito nel 1985.

<sup>242</sup> A.C. Danto, Dopo la fine..., Op.cit, p.15

<sup>243</sup> Ibidem

<sup>244</sup> Danto si riferisce qui a un noto passo de *L'ideologia tedesca*. Cfr. K. Marx, F. Hengels, *L'ideologia tedesca*, Milano, Bompiani, 2011, p.88

essere quello che vogliono, possono abbracciare qualunque modalità espressiva oppure tutte insieme"<sup>245</sup>. Ne consegue una liberazione dalla logica competitiva e sopraffattoria propria delle avanguardie. "Gli artisti, prosegue Danto, sono affrancati da quel genere di pregiudizio storico che privilegia storicamente una forma, ad esempio l'astrazione nella filosofia della storia dell'arte più evoluta, contrapponendola a un'altra che apparterebbe a un passato ormai logoro [.] Non sono più tenuti a credere, come Mondrian, che esista un'unica forma autentica che l'arte deve incarnare in ogni momento." Questa euforizzante condizione di libertà poi non è una profezia in senso tradizionale ma, dice Danto, "una profezia del presente": "la condizione di vita umana che Marx intravide si colloca in un futuro storicamente distante, mentre la mia invece si potrebbe definire una profezia del presente". Parole che, a mio parere, richiamano quel "presente permanentemente liberato" di cui parlavano i trans avanguardisti in polemica con ogni pensiero utopico.

Siamo certo anche ben lontani dal duro richiamo di Jameson: "ora è il momento di ricordare al lettore che tutta questa cultura postmoderna [...] è l'espressione interna e sovrastrutturale dell'intero nuovo corso del dominio economico e militare dell'America nel mondo: in questo senso come per l'intera storia di classe l'altra faccia della cultura è sangue, tortura, morte e terrore"<sup>246</sup>. Un richiamo doveroso per il marxista impegnato Jameson ma che un filosofo e critico d'arte come Danto potrebbe respingere non tanto perché è falso, ma perché fuori luogo.

Queste tesi vengono affermate da Danto in un serrato confronto con le posizioni dell'influente critico e storico dell'arte Clement Greenberg, a cui Danto rivolge una rispettosa ma decisissima critica<sup>247</sup>. L'idea fondamentale di Greenberg, sostiene Danto, è che, superata la fase mimetica premoderna, ciascuna forma d'arte muova verso la conquista della "purezza" cioè della "specificità metafisica" dei suoi procedimenti. Questa direzione coincide per Greenberg con l'astrazione. L'astrazione restituisce dunque l'arte pittorica alla sua "purezza" e ciò comporta il rifiuto dell'utilizzazione di media diversi dal proprio. Danto definisce Greenberg un critico del tutto coerente con "l'epoca dei manifesti" e con la sua nascosta tendenza fondamentalista. Qui le parole di Danto si fanno dure: "La storia del modernismo fu una storia di epurazione o più generalmente di pulizia, di liberazione dell'arte da tutto ciò che non le è essenziale. E' impossibile non cogliere l'eco politica di questo ideale di purezza ed epurazione a prescindere dalle

<sup>245</sup> Ivi, p.44

<sup>246</sup> F. Jameson, *Postmodernismo...*, Op.cit.,p.23

<sup>247</sup> Il testo di Greenberg preso in esame da Danto è *Arte e Cultura, saggi critici*, Torino, Alemandi, 1991 ma uscito negli Stati Uniti nel 1961 come *Art and Culture*, Beacon Press, 1961.

posizioni politiche di Greenberg [...] Non è una sorpresa bensì un trauma scoprire che l'equivalente politico del modernismo fu il totalitarismo, con le idee di purezza della razza e l'ossessione di eliminare qualunque presunto agente di contaminazione". <sup>248</sup> Per rafforzare questa (piuttosto pesante) analogia politica, Danto ricorda le parole pronunciate da Greenberg a una mostra del Museum of Modern Art di New York: "L'estremo eclettismo oggi prevalente è malsano e dovrebbe essere contrastato anche a rischio di cadere nel dogmatismo e nell'intolleranza". <sup>249</sup> Posizioni che, commenta Danto, rientrano a pieno titolo nella sintomatologia della "epoca dei manifesti".

Nell'attacco a Greenberg sferrato da Danto credo che i transavanguardisti si sarebbero certamente riconosciuti, essi che, come abbiamo visto, ponevano la de ideologizzazione al centro della loro pratica e rimettevano in auge la figuratività contro il rigore moralistico dell'astrazione. Le pretese greenberghiane di "purezza" e "assolutezza" della pittura erano totalmente antitetiche rispetto all'"impurità e al "manierismo" che caratterizzavano il gruppo italiano.

Questa incursione in alcuni dei testi teorici più significativi di autori statunitensi (soprattutto in quelli scritti a ridosso degli avvenimenti di cui mi occupo) rivela innanzitutto una cosa: i problemi posti negli scritti dei teorici della Transavanguardia (soprattutto Bonito Oliva ma anche Faust) e che ho definito "genealogia" della Transavanguardia, si inserivano in un più vasto dibattito che impegnava artisti e critici al di qua e al di là dell'oceano. Ne riassumo qui brevemente i nodi principali.

Il primo e fondamentale punto è la percezione di essere entrati in una fase (o dimensione o periodo o condizione) nuova che richiede un aggiornamento della strumentazione critica e comporta una riflessione sull'arte non di tipo storico ma ontologico, insomma un "quid est ars?" Questa nuova fase viene poi variamente definita: tardo capitalismo, postmodernismo, post-storia, ecc. Si nota un certo accordo nell'indicare il 1973 (guerra del Kippur e conseguente crisi energetica) come data da cui comincia a delinearsi questa consapevolezza. Nel dibattito propriamente filosofico sono i francesi (Barthes, Derrida, Deleuze, Foucault) a farla da padroni come promotori di forme di pensiero in grado di esprimere nuovi orientamenti all'altezza dei tempi<sup>250</sup> ma dietro questi nomi si profilano le ingombranti ombre di Nietzsche e Heidegger. Gli intellettuali americani oppongono a questa "ondata francese" di solito indicata come

<sup>248</sup> Ivi, p.69

<sup>249</sup> Ibidem

<sup>250</sup> L'unico filosofo italiano citato è, come abbiamo visto, Gianni Vattimo.

"poststrutturalista" o "decostruzionista" un fuoco di sbarramento che si giova di formule marxiste anche nella versione eterodossa rappresentata da Walter Benjamin.

Questo dibattito teorico è l'involucro in cui è necessario collocare le differenziazioni che si producono sul terreno propriamente estetico.

Credo che si possa sintetizzare la questione dicendo che essa ruota attorno alla parola "critica". Si parte da un generale consenso sulla "crisi della modernità" ma poi le strade divergono fra chi continua a indicare nell'arte un mezzo di opposizione e resistenza (seppure paradossale e utopica) e chi ne proclama l'euforizzante liberazione da ogni vincolo ideologico.

E' proprio su questo terreno che la Transavanguardia risultava assolutamente indigesta ai critici che facevano riferimento a riviste come la "New Left Rewiew" e "October" per i quali la critica dell'assetto sociale non poteva e non doveva essere abbandonata. Così Jameson che pure, come abbiamo visto, utilizzava ampiamente le analisi di Bonito Oliva non rinunciava al tentativo di tener vivo un "partito dell'utopia" seppure, per ora, misconosciuto.

Più vicino alle irruenti posizioni dei Transavanguardisti può apparire Danto<sup>251</sup> nella sua feroce critica a Greenberg come sostenitore del purismo e della sua necessaria emergenza formale, l'astrazione. E' pur vero, tuttavia, che Danto fa ruotare tutto il suo castello teorico intorno alla produzione più "duchampiana" di Warhol e se accenna al neoespressionismo della fine degli anni settanta è solo per catalogarlo come una delle tante possibilità nel regno della totale libertà dell'artista.

Quello che credo si debba mettere in rilievo su questa base (e mi sembra che ne sia una prova l'inaspettata conciliazione che Foster individua fra le differenti tendenze che apparivano così radicalmente avverse) è che affidarsi a grandi contrapposizioni è fuorviante. In realtà le posizioni critiche così come i linguaggi artistici che le producono, tendono in questo periodo a mescolarsi, ad attrarsi e a respingersi in una dimensione di continuo travaso in cui le contrapposizioni perdono la loro nettezza. Anche qui, e questo

<sup>251</sup> Stefano Velotti nella sua introduzione a *La trasfigurazione del banale* afferma a"ho l'impressione che Danto si riferisca soprattutto all'influente gruppo della rivista "October" con cui sembra viga la regola di un reciproco ignorarsi." Vedi A.C. Danto *La trasfigurazione* ..., Op.cit., p.XI

sembra dar ragione alla Transavanguardia, si evidenzia uno "strabismo critico" proprio di chi si apre "a ventaglio" (metafora molto cara a Bonito Oliva) verso una pluralità di direzioni.

Appare quindi appropriato concludere il capitolo con l'analisi di un testo in cui la questione del rapporto fra postmodernismo e Transavanguardia è riconsiderato e riceve nuova luce.

Mi riferisco al saggio di Stefano Chiodi *Nostalgia di niente*<sup>252</sup> in cui Chiodi si propone di rivedere l'esperienza della Transavanguardia in quanto "è lecito dubitare della sicurezza con cui i commentatori procedevano a seppellire la Transavanguardia nel sottoscala reazionario del postmodernismo''<sup>253</sup> e in quanto, a un livello critico, " la contrapposizione tra modernismo "progressista" e "conservatore", tra un atteggiamento critico e uno integrato, tra appropriazione e citazione, non appare più adeguato alla comprensione di fenomeni che pretende di descrivere''<sup>254</sup>. Non è un caso che compaiano a questo proposito i nomi dei critici americani che ho più volte citato: Foster, Jameson, Buchloh.

La proposta di Chiodi è di riesaminare il lavoro dei transavanguardisti alla luce di quell'"impulso allegorico" che dà il titolo a un saggio del critico statunitense Craig Owens. Tale "impulso" va inteso nel senso teorico conferitogli da Walter Benjamin cioè di modalità rappresentativa in cui si mostra come "pietrificato paesaggio primevo la *facies ippocratica* della storia L'"impulso allegorico" caratterizza "la condizione di un'arte che non può più aspirare alla totalità, alla fusione simbolica tra cosa, intenzione e significato [..] L'allegoria appare in effetti la forma elettiva di un sentimento di straniamento dal mondo e dalla tradizione, effetto nel caso specifico del discredito del senso storico, del venir meno della fiducia in un potenziale ermeneutico e costruttivo dell'operazione artistica". E' in questa luce che si chiarisce finalmente il tanto criticato

<sup>252</sup> S. Chiodi, *Nostalgia di niente*, in A. Bonito Oliva (a cura di), catalogo della mostra *La Transavanguardia italiana* (Milano, Palazzo Reale, 24 Novembre 2011 – 4 Marzo 2012), Milano, Skira, 2011, pp. 47-seg.

<sup>253</sup> Ivi, p.48

<sup>254</sup> Ibidem

<sup>255</sup> C. Owens, *The Allegorical Impulse: Towards a Theory of Postmodernism*, "October", n.12, 1980 e n.13, 1980

<sup>256</sup> Il testo benjaminiano a cui si fa riferimento è ovviamente *Origine del dramma barocco tedesco*.

<sup>257</sup> S. Chiodi, Op.cit., pp. 52-53

rimando transavanguardista alla tradizione: esso non pretende di risalire al suo significato recondito o originale ma di operare una sostituzione che lascia vivo soltanto il significato più recente.<sup>258</sup> Dunque, conclude Chiodi, "la Transavanguardia può essere finalmente riletta oggi [..] come tentativo paradossale e intellettualmente lucido di appropriazione di un linguaggio, quello della pittura figurativa moderna[.] riportato in vita proprio nell'attimo fatale in cui esso dichiara la propria incapacità a nominare la catasrofe che lo travolge"<sup>259</sup>.

Sciamani che circondano il vuoto di segni scaramantici, i transavnguardisti appaiono, nella stimolante lettura di Chiodi, i più lucidi "elaboratori del lutto" della modernità<sup>260</sup>. A fondamento di questa rilettura critica sta anche la capacità (e mi sembra anche questa un'utilissima indicazione da parte di Chiodi) di non "arrestarci di fronte a quel che gli artisti ci raccontano intorno all'ineffabilità della loro ispirazione e di non limitarci a riproporre i temi messi a punto da Achille Bonito Oliva.<sup>261</sup>

<sup>258</sup> Mi chiedo se si potrebbe allora estendere alla Transavanguardia la definizione che Benjamin dà, in una lettera a Scholem, dell'opera di Kafka come " malattia della tradizione". Cfr. W. Benjamin, *Lettere 1913-1940*, Torino, Einaudi, 1978, p.347

<sup>259</sup> Ivi, p.54

Mi viene qui in mente un'altra immagine benjaminiana anch'essa affidata a una lettera a Scholem, in cui Benjamin si descrive come "un naufrago alla deriva su un relitto che si arrampica sulla cima dell'albero ormai fradicio. Ma di lassù egli ha la possibilità di dare un segnale che lo può salvare" cfr. W. Benjamin, *Lettere...*, Op.cit., p. 200

<sup>261</sup> Ivi, p.51

## Capitolo V

## Celebrities a Manhattan: il successo mondano dei transavanguardisti

Gli anni ottanta sono stati un decennio particolare per il mercato dell'arte in America, New York capitale del mercato artistico si riprendeva dalla situazione fallimentare che aveva vissuto negli anni settanta. Con lo sboccio dei movimenti figurativi che sorgevano tra la fine del decennio '70 e l'inizio dell'80, il mercato fioriva nuovamente. Si veniva creando in particolare una forte domanda per la pittura. I collezionisti sembravano concentrarsi su oggetti che potevano essere acquistati nelle gallerie per uso privato, piuttosto che forme d'arte più effimere o concettuali. E poiché le raccolte di pittura rappresentavano valori di mercato, il sistema si faceva sempre più ghiotto di arte pittorica.

Il cosiddetto *Neo-espressionismo*, che come abbiamo visto era l'etichetta preferita dei critici per riferirsi non solo agli artisti tedeschi, ma anche agli italiani transavanguardisti, riscosse dall'approdo in gallerie grande successo commerciale. Il pubblico collezionista sembrava avido di tele colorate, di grandi dimensioni, da poter comprare, raccogliere e magari rimettere nel circuito finanziario.

Gli artisti che fecero colpo sul mercato con soggetti figurativi espressivi, presi da diverse fonti e plasmati nelle loro opere spesso di grandi dimensioni, generarono un boom nel sistema commerciale dell'arte con le sue gallerie, i suoi critici e con l'importante sostegno dei media. Come dice Stefano Chiodi, ricordando un saggio di Thomas Crow<sup>262</sup>, il successo dell'ondata neo-espressionista, era largamente dovuto all'esaltazione finanziaria di stampo reaganiano, al nuovo assetto sociale del mercato internazionale dell'arte e alla facilità con cui un tipo di pittura come il neoespressionismo, conservatore e privo di un atteggiamento critico, era facilmente accettato dal mercato. Bisogna tenere presente che anche le tendenze considerate più "progressiste", e mi riferisco agli artisti che gravitavano intorno al gruppo *Pictures* in seguito alla famosa mostra curata da Douglas Crimp, vennero progressivamente fagocitate dal mercato. Il sistema economico in questi anni

<sup>262</sup> T. Crow, Art Criticism in the Age of the Incommesurate Values, on the Thirthieth Anniversary of "Artforum" (1992), in T. Crow, Modern Art in the Common Culture, Yale University Press, New Haven 1999, p.89

però inizia ad accogliere e lanciare la pittura, sono Chia, Clemente, Cucchi, Schnabel, Salle, Basquiat, Kiefer, Baselitz, e Haring i nomi che vendono opere e che diventano noti al grande pubblico. Si deve riconoscere che la comitiva italiana a New York aveva avuto un ruolo importante nel far ripartire le vendite.

Arriviamo dunque a una riflessione riconsiderando quanto già scritto in capitoli precedenti. Risulta evidente che le polemiche attorno al fenomeno transavanguardistico si concentrano anche su una questione che continuamente riaffiora: quella dei rapporti tra gli artisti di questo gruppo e il mercato.<sup>263</sup>

In generale l'argomentazione si risolve in un atto di accusa di questo tipo: l'arte transavanguardista è un fenomeno "costruito" in vista di un successo mercantile, questo risultato è perseguito con abili strategie assimilabili a quelle del marketing.

In termini ideologici ciò implica un abbandono della funzione critica dell'arte e una sua adesione all'ideologia del tardo capitalismo sempre più fondata, appunto, su processi di comunicazione pubblicitaria.

Nel già richiamato dibattito con Giulio Carlo Argan, Achille Bonito Oliva aveva già abbozzato una difesa rispetto a quel tipo di accusa. L'essere l'opera d'arte dotata di "progettualità" verso il futuro (caratteristica propria, secondo Argan, delle avanguardie) non la poneva, secondo Bonito Oliva, in una dimensione di non compromissione rispetto alle logiche del mercato: "Per quanto riguarda il mercato, io mi chiedo: come hanno combattuto il mercato le avanguardie storiche e le neoavanguardie? Tutto sommato nella sua destinazione oggettuale l'arte d'avanguardia si è consegnata con la stessa neutralità al mercato ed è stata assorbita nella stessa maniera". Ma quello della "resa al mercato", in anni in cui il ritorno ai suoi "puri" meccanismi era la bandiera della destra neo-liberalista in Europa come negli Stati Uniti (basterà ricordare la diffusa parola d'ordine: "meno stato più mercato"), costituiva evidentemente un'accusa a cui conveniva rispondere in maniera più ampia e decisa. E' quello che Achille Bonito Oliva fa nell'articolo "Il mercato come opera d'arte" 265.

Il critico lo fa da par suo esordendo già nel titolo con un abile rovesciamento dei

<sup>263</sup> Si vedano ad esempio gli interventi di Benjamin Buchloh e Thomas Lawson nel secondo capitolo, quello di Ida Panicelli nel terzo, quelli di Frederick Jameson e soprattutto di Hal Foster nel quarto.

<sup>264</sup> A. Bonito Oliva, Transavantguardia Internazionale, Op.Cit. p.144

A. Bonito Oliva, *Il Mercato come opera d'arte*, Op. cit, 57, Napoli, Edizioni Il Centro, Maggio 1983. Testo consultato all'indirizzo web: www.opcit.it/cms/ p.121

termini: all'"arte come mercato" (questa è la formula degli accusatori) si ribatte con un "il mercato come arte".

L'articolo si apre con un breve excursus storico che delinea la situazione sociale dell'artista e i suoi vincoli con i committenti a partire dal Medioevo fino alla nascita del moderno mercato dell'arte nell' '800. E' una trasformazione radicale che Bonito Oliva così sintetizza: "Con l'avvento della civiltà industriale, il sistema dell'arte è andato assumendo, per quanto riguarda la sua organizzazione, una progressiva ed inesorabile specializzazione, conseguente anche alla divisione del lavoro. Da qui l'emergere di un'attività specializzata come quella della critica d'arte, ed anche l'affermarsi di una distribuzione dell'opera non più affidata al rapporto diretto tra produttore e consumatore." 266

Ma il mercato non funziona "solo da deposito del gusto corrente, ma comincia anche a spronarlo". 267 Con la nascita delle avanguardie novecentesche con la loro tendenziale avversione all'ordine costituito, si genera un paradossale rapporto tra arte e mercato, ma si delinea anche la capacità di quest'ultimo di duttile adeguamento: Nel novecento le avanguardie storiche hanno messo a dura prova il mercato dell'arte mediante la sperimentazione di nuove tecniche e materiali ed anche di un nuovo rapporto col pubblico". 268

Eppure il mercato ha avuto la duttilità di adeguare il proprio circuito "alle novità dell'arte promuovendo spazi espositivi privati capaci di richiamare un pubblico incuriosito di ricchi borghesi, pronti ad accettare i linguaggi di una nuova arte che significa anche un nuovo modo di vedere il mondo".<sup>269</sup>

Si genera un intreccio certamente paradossale ma positivo e produttivo "tra la generosa utopia delle avanguardie storiche, quella di voler trasformare il mondo, e l'intraprendenza di un mercato dell'arte, legato necessariamente alla iniziativa privata e dunque all'economia di profitto"<sup>270</sup>.

Questo intreccio assume la forma di un "circuito": "il circuito è un circolo, una struttura circolare entro cui si muovono forze culturali, mondane, economiche e più

<sup>266</sup> Ibidem

<sup>267</sup> L'esempio che porta Bonito Oliva è quello di Ambroise Vollard mercante e gallerista francese che "promuove" Cezanne e non Boldini.

<sup>268</sup> Ibidem

<sup>269</sup> Ibidem

<sup>270</sup> Ibidem

generalmente sociali che formano un'opinione pubblica, capace cioè di imporsi come opinione di tutto il corpo sociale"<sup>271</sup>.

I termini con cui Bonito Oliva descrive tale situazione rimandano a quel gergo militare che è poi quello stesso che ritroviamo nei moderni teorici del marketing: "La formazione di tale opinione trova naturalmente nell'opera il suo momento strategico, ma necessita di un suo momento tattico che può essere costituito da una teoria critica, da un manifesto teorico oppure da una intuizione di un singolo mercante che intravede la possibilità di lavorare prevalentemente su un gruppo di artisti o su una corrente"<sup>272</sup>.

In sintesi l'intreccio delineato funziona così: la critica d'arte provoca una informazione culturale intorno all'opera e il mercato provvede a metterla in circolazione. Ora, ed è secondo me il punto decisivo nel contrattacco di Bonito Oliva, questo non è un circolo vizioso ma virtuoso: "l'intreccio tra le due parzialità", quella della scelta critica e quella mercantile, sposta l'accento verso un'immagine di imparzialità, in quanto capace di affermarsi egemonicamente come dettata da un criterio di valutazione di oggettiva qualità.

Nel presentarsi dunque come una sorta di "istanza critica" oggettivamente valida, il meccanismo rivela poi, secondo Bonito Oliva, due tipologie: quella europea e quella americana. In Europa dall'espressionismo alla transavanguardia il momento tattico della cultura ha avuto una sua precedenza rispetto a quello della diffusione mercantile (...) la mediazione della critica generalmente ha trovato e trova una sua necessità in un tessuto culturale con alle spalle grandi tradizioni filosofiche e ideologiche".<sup>273</sup>

Viceversa "il sistema americano dell'arte agisce all'interno di un alveo produttivo estremamente specializzato e pragmatico, in cui l'economia diventa il parametro anche morale di qualsiasi azione [..] senza alcuna mediazione o garanzia critica, la quale interviene semmai successivamente come giudizio sulla qualità del prodotto esposto"<sup>274</sup>.

Qui con un singolare rovesciamento rispetto a quanto avveniva nei precedenti confronti tra artisti americani e artisti italiani, la mentalità puritana (vista precedentemente

<sup>271</sup> Ibidem

<sup>272</sup> Ibidem

<sup>273</sup> Ibidem

<sup>274</sup> Ibidem

da Bonito Oliva come fastidiosa remora alla diffusione negli Stati Uniti delle correnti transavanguardistiche) risulta funzionale e proficua mentre "gli intellettuali e critici europei imbevuti di cultura idealistica e di ideologie politiche, hanno chiamato tutto questo mercificazione dell'arte, caduta di essa a bruta quantità, a merce tra le altre merci".<sup>275</sup>

Un atteggiamento "miope" e improduttivo e oltretutto, secondo Bonito Oliva, irrealistico. Infatti anche la "strategia creativa che ha provato ad assottigliare e a smaterializzare l'opera, a farla diventare un puro evento, non ha potuto non soggiacere al feticismo del collezionismo che "ha avuto il sopravvento, riuscendo a collezionare le tracce e i residui di questa produzione".

Critici di questo tipo appaiono, "antiquariali", "piagnucoloni" e "moralisti", ancorati a una "concezione paleomarxista".<sup>276</sup>

E' il momento per Bonito Oliva di sciogliere un vero inno al meccanismo del mercato che si configura ormai come unica, suprema e valida istanza critica, svincolata da remore ideologiche, in grado di restituire all'arte la sua specificità in quanto linguaggio. Il mercato è per definizione amorale e non orientato politicamente, dice ABO, non si interroga sulla direzione politica dell'arte, semmai tende a ribadirne l'autonomia circoscrivendo i contenuti dell'opera e riportandoli a particolari connotazioni linguistiche. Il mercato assume fino in fondo l'idea che l'arte è linguaggio e circoscrive a tale definizione "l'identità dell'arte stessa".<sup>277</sup>

La benefica funzione di questo meccanismo si è confermata nel suo incontro con la transavanguardia: l'azzeramento delle ideologie e dei modelli ha portato ad una maturità dell'arte che opera ormai fuori da ogni coazione ed ha stabilito una diversa identità del suo prodursi: la transavanguardia come possibilità di "nomadismo culturale ed eclettismo stilistico" in ogni direzione. Anche in questo caso il mercato ha riconosciuto la trasformazione di identità dell'arte. In definitiva si pone esso stesso come opera d'arte. "Un ingranaggio lucido che afferma la propria *universalità* attraverso la distribuzione internazionale del prodotto, la propria *ineluttabilità* attraverso la capillarità dei propri collegamenti ed organizzazione, la propria *oggettività* attraverso la lampante certezza di dare sussistenza, esistenza e riconoscimento economico all'opera d'arte e dunque all'artista".<sup>278</sup>

<sup>275</sup> Ibidem

<sup>276</sup> Ibidem

<sup>277</sup> Ibidem

<sup>278</sup> Ibidem

Questo ingranaggio caratterizzato da universalità, ineluttabilità, oggettività, esaltato in questo stile assertivo e incontrovertibile non può non suscitare, a mio parere, una leggera inquietudine.

Non sarà quindi fuor di luogo aggiungere qualche considerazione da opporre a una così convinta apologia,una posizione che del resto non fa che rilanciare le tesi di Warhol che allora dettava legge a New York.

In un testo che certo viene molti anni dopo quello di Bonito Oliva, ma che si riferisce allo stesso periodo storico, Mario Perniola così descrive la logica del mercato dell'arte: "Essa aveva creato un microambiente culturale che ha cercato per cinque decenni di rinnovarsi continuamente, ricorrendo a tutta una serie di mode più o meno effimere che si presentavano sotto nomi provocatori e preoccupandosi soltanto di mantenere sotto il controllo di pochi galleristi, collezionisti e mediatori rapaci, con la complicità delle istituzioni pubbliche, il diritto alla legittimazione e alla consacrazione di prodotti che solo nominalmente potevano essere definiti "opere d'arte", ma erano in realtà feticci artistici. La valorizzazione iperbolica di tali entità era strettamente connessa con operazioni mediatiche che trasformavano gli artisti in veri e propri divi dello spettacolo culturale [...] La conseguenza di tali processi era l'annullamento dell'importanza della critica d'arte, alla quale era attribuita una funzione meramente pubblicitaria, molto efficace sul piano mediatico." 279

E' una visione che, riequilibrando quella di Bonito Oliva, forse con analoghe pretese di asserzione indiscutibile, ci è utile se non altro per riconoscere che il rapporto arte mercato si pone ancora come problema<sup>280</sup>.

"Il labirinto è la via giusta per chi arriverà, in ogni caso, sempre troppo presto alla meta. E questa meta è il mercato" afferma Walter Benjamin, riassumendo in immagine la condizione dell'arte moderna.

Di qui le mosse, le deviazioni, i distinguo con cui artisti e critici hanno esorcizzato quella meta a cui in fondo, sapevano di tendere per quanto tortuosamente.

Tutto ciò, sembra proclamare Bonito Oliva, è cosa del passato, sopravvivenza

<sup>279</sup> M. Perniola, L'arte espansa, Torino, Einaudi, 2015, pp.3-4

<sup>280</sup> Secondo Perniola siamo di fronte al crollo di una "bolla speculativa" e si noti l'uso di una terminologia solitamente usata dagli economisti per i fenomeni che hanno segnato la crisi delle illusioni neoliberiste. Cfr. M. Perniola, Op. cit.p.3

W.Benjamin, Angelus Novus. Saggi e frammenti, Torino, Einaudi, 1976, p.131

di anacronistici complessi di colpa: "La struttura circolare della dinamica garantisce in questo contesto economico e culturale la bontà dell'operazione ed assolve la coscienza dell'artista da ogni preoccupazione"<sup>282</sup>. Si apre la strada al "nichilismo felice" della transavanguardia.

Se Bonito Oliva riflette sul mercato come arte, io invece, spostandomi nella concretezza delle operazioni che avvengono al momento di comprare o mettere in circolazione un'opera, ho provato a rintracciare cifre esatte delle transazioni fatte con i quadri della transavanguardia nella New York degli anni ottanta. Premetto che trovare quest' informazione ricercando dati nel periodo di cui mi occupo non è cosa semplice. A quei tempi e tutt'ora le vendite e gli acquisti con i rispettivi prezzi non erano e non sono disponibili sui mezzi di informazione di massa. La maggior parte delle transazioni avvengono tra privati o tra gallerie e privati, e le notizie a livello di cifre precise non sono diffuse. I dati reperibili appartengono a vendite in decadi posteriori e per di più provengono dalle case d'asta. Ma le vendite di questo settore, rese note nei del decenni successivi e seppure pertinenti per capire certi aspetti, non rappresentano la totalità del mercato dell'arte.

Nel caso dei transavanguardisti reperire i prezzi delle opere allora nel momento del Boom è stato difficile e incerto, per questo motivo ho preferito dedicarmi a riflettere su come la popolarità raggiunta grazie alle strategie di marketing abbia prodotto un benessere economico di tale impatto da permettere a Chia e Clemente, per esempio, di avere grandi studi nella Manhattan di quel tempo. Le strategie di mercato che posso inferire, sia che siano state pubblicità in riviste e visibilità non solo delle opere ma anche degli artisti nel circuito, vengono accompagnate dagli scritti di cui ho parlato nei capitoli secondo e terzo. Non solo i critici specializzati parlano della tendenza pittorica arrivata dall'Europa, Italiani e Tedeschi, e degli americani a loro affini, ma anche i giornali popolari e in generale i mass media dedicati alla promozione di ogni tipo di prodotto o personaggio. Chia, Clemente e Cucchi, soprattutto i due primi, diventano celebrità alla moda, frequentano le discoteche, o club dove si riuniscono le altre celebrità del mondo della cultura, del cinema, arte e varietà, quali il Palladium o the Mudd Club. Warhol, Basquiat, Clemente, Diego Cortez, Chia, Schnabel, Madonna, Rene Ricard, Grace Johns, Alba la moglie di Clemente, vengono fotografati insieme in feste e ristoranti. Gli italiani sono invitati a inaugurazioni e si mostrano nei dintorni dei loro studi newyorkesi. L'ambiente in generale è effervescente, come ha raccontato Brook Adams, ogni fine settimana c'è una nuova inaugurazione, un evento o qualcosa dove tutti questi personaggi

<sup>282</sup> A. Bonito Oliva, *Il mercato come...*, Op. cit., p.121

dei primi anni ottanta s'incontrano. In generale il luogo d'incontro è il "Village". Ma ci sono anche incontri nell' upper east side. Ormai il gruppo di gente nota al pubblico e al circuito artistico è abbastanza in vista. Ricordiamo che questa visibilità si collega anche a un modo di presentare gli artisti a livello pubblicitario, grazie ai nomi che li hanno reso noti nel circuito, Kay Larson aveva chiamato Chia, Clemente e Cucchi the *Bad Boys at Large!*<sup>283</sup> (*The Three C's Take on New York*), e il solo Clemente era stato presentato come *A Chameleon in a State of Grace*. E poi ancora per Chia<sup>284</sup> il titolo *The Draught of Dr Jekyll: An Essay on the Work of Sandro Chia* avrà avuto ripercussioni. Il modo di fotografare gli artisti rivela l'intenzione di una promozione dell'artista come sapiente alchimista, maschio anche appariscente e seducente.<sup>285</sup> I primi piani dei loro volti, le descrizioni della loro apparenza fisica come negli articoli di Kay Larson<sup>286</sup> e come vedremo nel video diretto da Michael Blackwood, *A new Spirit in Painting: six Painters of the Eighties* potrebbero aver richiamato l'attenzione del grande pubblico e forse anche essere stati utilizzati.

Per vendere un prodotto, in questo caso artisti che per la loro giovinezza e per la loro nazionalità italiana erano molto accattivanti. L'essere italiano in quei anni ottanta era sinonimo di moda per gli Americani, l'Italia diventava un nuovo e ricco paese economicamente pulsante e produttore di tendenze e stili di moda in abbigliamento, design e certo anche di Arti visive.

I sistemi messi in evidenza da Andy Warhol ebbero un importante ruolo nella divulgazione degli artisti e delle opere dei transavanguardisti, così come di tutti coloro che vennero chiamati neoespressionisti e che ebbero la possibilità di entrare a far parte dello *star system* del mondo delle arti visive americane. Si parlo allora di uno *Strain of warholism*, cioè di una tendenza al warholismo in quegli anni in cui molti diventavano famosi nell'arco di pochissimo tempo. Ma i quindici minuti di fama dei nostri transavanguardisti si estese molto di più. Certo è che l'apice della celebrità durò per un decennio circa. Ma allora erano dovunque.

Dal punto di vista della promozione delle opere in sé una delle differenze radicali

<sup>283</sup> K. Larson, *Bad Boys at Large! (The Three C's Take on New York)*, "The Village Voice", 17-23 Settembre 1980, pp.35-37

<sup>284</sup> A. Seymour, *The Draught of Dr Jekyll: An Essay on the Work of Sandro Chia*, Londra, Paperback, 1981

<sup>285</sup> Vedere fotografie in Allegati

<sup>286</sup> Crf con il Capitolo 2 e gli articoli *The 3 C's take on New York, And four is a Movement*, entrambi scritti sulle pagine del giornale "The Village Voice".

con il mondo europeo a mio avviso si evince già dal nome delle mostre: mentre in italiano una mostra è una presentazione, in America, e mi riferisco in particolare al mondo anglosassone statunitense, viene chiamato lo "show", lo spettacolo. Cioè, alla base di queste esibizioni già da un punto di vista semantico c'è una differenza che può dare avvio a un'analisi che ritengo abbia un certo significato. Se una mostra d'arte è considerata uno spettacolo, uno show, allora il modo di preparare, di promuovere e persino di allestire può considerarsi diverso. Nei primi anni ottanta si vedevano a New York una grande varietà di mostre o appunto spettacoli presentati per esempio al già citato Mudd Club, una discoteca dove i vari personaggi noti, e aspiranti alla notorietà, circolavano cercando di far parte di un'ambiente artistico alla moda. La presenza di artisti quali Basquiat, Haring, e gli stessi Clemente e Chia nel The Mudd club, ci avverte di questa consonanza tra arte visive, spettacolo, musica e quindi del rapporto che viene sentito anche dai critici quando a volte si parla di questi artisti come una scena artistica nuova, giovane e alla moda. Ricordiamo che varie volte i giovani pittori italiani, ma anche tedeschi e locali, venivano collegati alla cosi detta *new wave* musicale.

In effetti negli anni ottanta, come dice Stefano Chiodi, "la Transavanguardia ha condiviso la parabola di altre esperienze culturali di quegli anni rimasti nella memoria collettiva come l'epoca dell'eccesso edonista, del privato del glamour, della politica dello spettacolo, della festa neoliberista"<sup>287</sup>.

Proprio come menzionavo innanzi, gli artisti italiani erano parte di una scena estremamente vivida.

Partendo da questo concetto di spettacolo non siamo lontani da chi ha creato un modo di mescolare arte e spettacolo, di far emergere e creare celebrità, in particolare nella New York dagli anni '60 agli anni '80. Mi riferisco ad Andy Warhol. Dopo il suo arrivo a New York, dove lavorò in un primo periodo come illustratore commerciale, Warhol decise di dedicarsi alle arti visive. Poco dopo il suo esordio nelle gallerie d'arte, Warhol si trasformò in un personaggio radicalmente diverso dal giovane illustratore arrivato da Pittsburgh. Indossava camicie a righe, dolcevita nero, jeans sbiaditi e una parrucca bianca che lo rendevano unico. Quando i media gli chiedevano di spiegare la sua arte, rispondeva con brevi dichiarazioni, spesso criptiche che incuriosivano critica e pubblico. Non c'era alcuna separazione tra la personalità di Warhol e la sua arte. L'artista era una celebrità e aveva creato un suo marchio caratterizzato dal modo di vestire e dal suo atteggiamento e dalle sue creazioni.

<sup>287</sup> S. Chiodi, Op. cit., pp.48-49

L'arte di Warhol rispecchiava la pubblicità come si era sviluppata negli anni '50 e '60, ma anticipava allo stesso tempo il funzionamento delle strategie di marketing dei decenni successivi. La sua ossessione per la celebrità, i lavori in collaborazione o per le immagini seriali, ripetute, e la volontà di dissolvere il confine tra pubblico e privato, sono anche fattori chiave per capire quanto il suo influsso fosse indiscutibile anche nel mondo del commercio artistico. Warhol sapeva come rendere popolare un'opera, un progetto e un personaggio.

Le precedenti generazioni di artisti avevano avuto assistenti, aiutanti, assunti, ma Warhol fu il primo a farne "Superstars" (termine da lui coniato), figure anonime che egli stesso lanciava verso la popolarità. La sua Factory era stata una festa perpetua in cui i collaboratori partecipavano producendo serigrafie, musica, e film sperimentali. Warhol costruiva nella Factory non solo oggetti ma anche personaggi che diventavano famosi e così facendo trasformava l'industria artistica.

Quando Warhol ha iniziato a lavorare gli espressionisti astratti governavano il mondo dell'arte. Pittori come Jackson Pollock e Barnett Newman incarnavano l'immagine dell'artista inteso come genio solitario che esprime le sue emozioni su una tela. Warhol ha invece prodotto con una lucida distanza le rappresentazioni di banali oggetti di uso quotidiano inserendoli nell'arte alta. Ha prodotto il lavoro in modo diverso da quello che il mondo dell'arte conosceva fino ad allora e ha utilizzato tutte le vie che gli permettevano di rendere la propria esistenza una fucina di attività quasi industriale. Nelle opere sceglieva il soggetto ed i suoi assistenti elaboravano la serigrafia. L'atto della scelta è diventato un lavoro d'arte. Ed è stato anche egli in svariate occasioni a scegliere chi entrava a far parte della cerchia artistica newyorkese.

Nel caso degli artisti italiani, Warhol, molto attento a ciò che avveniva con la loro pittura e con la loro presenza in quanto giovani artisti, ben presto li invitò a far parte della sua cerchia. Varie fotografie dell'epoca ci parlano di queste affinità e degli incontri che soprattutto Clemente e Chia ebbero con il noto artista. Warhol ancora una volta trovava un modo per essere presente in un boom mediatico, e in qualche modo fu una simbiosi molto feconda.

Personalmente ho l'impressione che gli incontri tra Warhol, gli artisti italiani e tutti coloro che venivano indicati come neo espressionisti, dai tedeschi agli americani, fosse

una simbiosi nel senso che aiutò ad aumentare la notorietà dei giovani artisti, rendendoli ancora di più delle celebrità dello *star system* artistico newyorkese, mentre, allo stesso tempo, permise a Warhol di tornare alla ribalta ancora una volta in un momento di forte successo di questi pittori.

E quindi arriviamo alle "Collaborazioni" artistiche tra Warhol, Clemente e Basquiat che il mercante Bruno Bischofberger auspicò e che racconta nel seguente modo:

"Nell'inverno 1983-84, in occasione di una delle tante visite di Jean-Michel Basquiat a casa nostra a St. Moritz, dice Bischofberger, abbiamo parlato di opere che gli artisti avevano fatto insieme, le cosiddette collaborazioni. Ci sono stati diversi motivi per cui avevamo iniziato a parlare di queste ultime. Basquiat aveva fatto un grande quadro (120 x 120 cm) di acrilico su tela nel nostro garage insieme a mia figlia Cora, che non aveva ancora quattro anni di età al momento. Nel mio libro degli ospiti a St. Moritz Basquiat ha fatto, allo tempo stesso, un doppio disegno, anche con Cora. La tecnica primitiva di mia figlia e lo stile "primitivo" di Basquiat erano di una perfetta compatibilità. Già durante la mia prima visita nel suo studio nel 1982 a New York, aveva risposto alla mia domanda su quali artisti lo avevano influenzato: 'Ciò che mi piace molto e mi ha influenzato sono opere fatte da bambini di tre o quattro anni'". 288

Bischofberger prosegue raccontando che nello stesso libro c'era un disegno a pastello colorato su due pagine, una collaborazione fatta tra Francesco Clemente e Cora, risalente all'inverno precedente (Gennaio 1983) e firmato da Francesco con entrambi i nomi.

"Personalmente ero stato affascinato da tali lavori per un certo tempo. Sapevo di collaborazioni di pittori dal XV al XIX secolo e del "cadavre exquis" dei surrealisti. Da oltre venti anni avevo posseduto una collaborazione, risalente al 1961, tra Jean Tinguely, Niki de Saint Phalle e Daniel Spoerri. Ho anche posseduto un quadro, che era stato dipinto congiuntamente da Enzo Cucchi e Sandro Chia e dal 1983 avevo comprato le mie prime opere degli artisti di New York David McDermott e Peter McGough. La concettualità di questi dipinti mi affascinava, perché attraverso l'atto volontario di collaborare una certa teoria è diventata più evidente che in opere che gli artisti creano individualmente."

Bischofberger dice di aver notato che nelle opere del cosiddetto movimento "postmoderno" un certo tipo di collaborazione concettuale stava avvenendo, perché gli

<sup>288</sup> B. Bischofberger, *Colaboraciones: Reflexiones y experiencias con Basquiat, Clemente y Warhol*, in E. Juncosa (a cura di), *Warhol, Basquiat, Clemente: Obras en colaboración*, (catalogo della Mostra, Madrid, Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía, 5 Febbraio 2002 – 24 Aprile 2002), Madrid, Aldeasa, 2002, pp.14-21

artisti si riferivano ad altri artisti attraverso citazioni o integrazione di lavori altrui nei loro dipinti.

Il mercante riferisce che aveva chiesto a Sandro Chia di questa pratica a Venezia nel 1980, perché gli sembrava che l'artista avesse citato direttamente un quadro del pittore Kirchner esposta allora nel Museum of Modern Art di New York. La risposta di Chia era stata: "Naturalmente, pesco nella pittura - Certo, io pesco intorno alla storia della pittura". <sup>289</sup>

Questa dichiarazione programmatica valida per molte opere dell'allora nuova pittura, continua Bischofberger, lo indusse a realizzare un progetto al quale aveva pensato a lungo. Si trattava di chiedere ad Andy Warhol<sup>290</sup> se avrebbe fatto alcune opere insieme ad uno o due artisti più giovani. "In quel momento ho chiesto a Jean-Michel Basquiat a St. Moritz se fosse interessato a fare alcuni dipinti di collaborazione con Warhol e forse altri artisti. Jean-Michel era eccezionalmente ricettivo a nuove idee e fu subito d'accordo. E 'stato sicuramente anche interessato a creare opere insieme al famoso Warhol."<sup>291</sup>

Nell'autunno del 1982 Bischoberger ricorda di aver portato Jean-Michel alla Factory e di avergli presentato Andy Warhol.<sup>292</sup> Warhol non conosceva il nuovo lavoro di Basquiat e ricordava di aver incontrato l'artista in una o due occasioni, Basquiat aveva cercato di conoscere Warhol e gli aveva offerto di vendere la sua arte per strada, piccoli disegni su carta, ma Warhol era stato molto scettico.

"Warhol ha fotografato Basquiat con la sua speciale macchina fotografica polaroid. Jean-Michel ha chiesto a Warhol se poteva anch'egli fargli una foto d, ha fatto alcuni scatti e poi mi ha chiesto di scattare alcune foto di lui e Warhol insieme. Abbiamo poi voluto andare in un locale accanto a consumare il consueto pranzo a buffet freddo. Basquiat non voleva rimanere e ci ha salutati. Avevamo appena finito di pranzare, un'ora, al massimo

<sup>289</sup> Sandro Chia citato da B. Bischofberger, Op.cit., p.12

<sup>290</sup> Bischofberger era diventato il principale rivenditore delle opere di Andy Warhol dall'anno 1968.

<sup>291</sup> Ivi, p.14

<sup>&</sup>quot;Ho avuto un accordo con Warhol per proporre artisti più giovani i cui lavori ho trovato interessanti. Warhol fu d'accordo anche nel lasciarmi decidere quali artisti giovani potevo portare con me alla Factory per fare un ritratto, in cambio del quale avrebbero potuto scambiare una delle loro opere. Warhol si fidava del mio giudizio ed era irrilevante che le opere che ha ricevuto in cambio valevano molto meno dei suoi ritratti. In questo modo Andy ha stabilito un rapporto con la generazione di artisti più giovani". B. Bischofberger, op.cit., p.14

un'ora e mezza, quando l'assistente di Basquiat apparve con un 150 x 150 cm (60 x 60") un lavoro su tela, ancora completamente bagnato, un doppio ritratto raffigurante Warhol e Basquiat: Andy a sinistra nella sua tipica posa con il mento appoggiato sulla mano, e Basquiat a destra con i capelli selvaggi che aveva in quel momento. Il dipinto è stato intitolato *Dos Cabezas*. L'assistente aveva percorso a piedi i dieci-quindici isolati dallo studio di Basquiat in Crosby Street alla Factory in Union square, con la pittura nelle sue mani, perché non si adattava ad essere trasportata in un taxi.

Tutti i visitatori e dipendenti nella Factory accorsero per vedere il dipinto, che fu ammirato da tutti. Il più stupito di tutti era Andy che disse: "Sono davvero geloso - lui è più veloce di me". Poco dopo Warhol ha ritratto di Basquiat in diverse, altrettanto grandi tele: Basquiat sportivo con la sua pettinatura selvaggia, serigrafato su uno sfondo del ossidato". Basquiat dipinse successivamente altri due ritratti di Warhol. Uno nel 1984 a macchie marroni dal titolo *Brown Spots*, che raffigura Andy come una banana, e l'altro nel 1984-85, che mostra Warhol con gli occhiali e grande parrucca bianca al lavoro con un bilanciere in ogni mano."<sup>293</sup>

Basquiat e Warhol ben presto cominciarono a parlare di Francesco Clemente, come il terzo artista per il progetto "Collaborazioni", e insieme a Bischofberger decisero d'invitarlo a partecipare. Il collezionista ricorda che Jean-Michel Basquiat conosceva e rispettava Clemente, il cui studio era a soli due isolati di distanza dal suo. Negli anni successivi, Basquiat diventò un grande amico di Clemente e di sua moglie Alba. Nell'estate del 1983 Clemente aveva dipinto un gruppo di dodici grandi tele a Skowhegan, nel Maine, che Bischofberger aveva acquistato da lui e il rapporto tra di loro era diventato sempre più stretto. Quindi nella successiva visita a New York, il collezionista, aveva parlato dell'intero progetto sia a Andy Warhol che a Francesco Clemente. Entrambi gli artisti pensarono che era un'idea interessante e una nuova sfida. Iniziarono a lavorare presto e Bischofberger suggerì che ogni artista iniziasse con quattro opere fatte ad olio o acrilico, e una su carta.

Tra il 15 Settembre e il 13 Ottobre 1984 Bischofberger espone il risultato del progetto nella sua galleria di Zurigo in una mostra dal titolo "Collaborazioni - Basquiat Clemente Warhol", con una pubblicazione dallo stesso titolo.

In tutte le opere su tela Warhol adoperò la tecnica della serigrafia. In due delle

<sup>293</sup> Ivi, pp.14 - 16

opere ripeté il primo pannello, che era stato fatto da Basquiat e Clemente, cinque volte nello stesso formato con serigrafia. In tre delle opere anche Basquiat utilizza la serigrafia.

Si tratta di tre grandi disegni, in cui l'ordine con il quale gli artisti avevano lavorato era diverso,. Questi furono montati su tela in modo che potessero essere esposti senza vetro. Sul disegno che iniziò Warhol compaiono due loghi: GE (General Electric) e un'astronave più un'immagine tratta da una serie di dipinti di bambini. Nel terzo lavoro su carta, "La colazione di Alba", che era stato avviato da Clemente, Warhol dipinse un nuovo logo GE e una lavatrice, entrambi in rosso, nello stile delle opere dipinte nei primi anni Sessanta.

"Su mia richiesta", dice Bischofberger, "Warhol ha lasciato titolare le opere a Basquiat e Clemente." "Nell'estate del 1984 la mia famiglia, Basquiat ed io siamo andati a Roma per avere un ritratto di famiglia fatto da Clemente. Durante una pausa nella sessione, Basquiat, Clemente ed io siamo andati al ristorante "Casa del Popolo", che era nelle vicinanze, e che ha dato il nome ad uno dei dipinti. Gli artisti discussero i possibili nomi per tutti i quindici lavori sulla base dei lucidi che avevo portato con me. Una delle opere era intitolata *Ex-Ringeye*. Questo lavoro era stato iniziato da Warhol. Basquiat, l'ultimo artista a lavorare sul dipinto, mise un anello bianco intorno alla testa della figura centrale fatta da Clemente e dipinse anche anelli bianchi intorno gli occhi. Dopo una discussione tra i due e con il consenso reciproco il cerchio intorno alla testa ed i cerchi intorno agli occhi sono stati rimossi di nuovo."

"Durante questo viaggio, che ci ha portato a incontrare Enzo Cucchi ad Ancona e Miquel Barceló a Maiorca, Basquiat mi ha detto, citando la pittura "La colazione di Alba": "Andy è un pittore fantastico! La sua pittura a mano è così buona come lo era nei suoi primi anni. Ho intenzione di cercare di convincerlo a ricominciare la pittura a mano".<sup>294</sup>

"Quando ho incontrato di nuovo Warhol, circa un anno e mezzo più tardi, nella primavera del 1985, in una delle mie visite quasi mensili a New York, mi ha rivelato che lui e Jean-Michel Basquiat da diversi mesi ormai lavoravano insieme nella Factory su un gran numero di ulteriori collaborazioni. Sembrava un po' 'imbarazzato, presumibilmente perché lui e Basquiat non avevano parlato con me in precedenza. Disse che sia lui che Basquiat sentivano che non ero in una posizione privilegiata per quanto riguardava questi

<sup>294</sup> Ivi, p.20

dipinti, dal momento che non erano una mia commissione come era stato per le precedenti che avevano impegnato tre collaboratori. Dovetti accettare il suo punto di vista. Ha subito accettato, tuttavia, il fatto che io fossi la persona più adatta a vendere i dipinti e me li affidò. Mi ha mostrato un gran numero di questi dipinti - opere di grandi dimensioni, per lo più di circa 200 x 300 cm (7 x 10"), circa 300 x 500 o 600 cm (10 x 16 o 20"), un paio di 200 x 150 cm (7 x 5"). Sono rimasto estremamente sorpreso ed entusiasta di queste opere. Il contributo di Warhol era in parte in una sorta di "stile poster" con ingrandimenti araldici dipinti a mano di immagini pubblicitarie, titoli e loghi aziendali, in parte in pennellate pittoriche gratuite, simili a certi aspetti iniziali del suo lavoro degli anni 1960-1961. Basquiat era di solito il secondo pittore a lavorare sulle tele e interveniva con la sua iconografia spontanea ed espressiva capace di fondersi con quella di Warhol. E' stato anche sorprendente che Basquiat usasse serigrafie per un gran numero di quadri. "il titolo" è stato quasi sempre scelto da Warhol, che è stato il secondo artista a lavorare sui dipinti. Ho acquistato un nutrito gruppo di queste opere dei due artisti e abbiamo deciso di esporle a New York; la nostra scelta comune è stata la galleria di Tony Shafrazi. Andy era particolarmente interessato a mostrare le collaborazioni in centro e non uptown perché, come diceva lui, c'era una scena artistica vivace e più giovane lì. La mostra si è tenuta alla fine di Settembre 1985, con sedici dei dipinti che avevo acquistato. Le critiche della mostra furono quasi uniformemente negative. I lavori sono stati presentati da Vivien Raynor il 20 Settembre sul New York Times come manipolazioni di Warhol che stava usando Basquiat come sua mascotte.

Dopo venti anni di attività come gallerista ero abituato al fatto che praticamente tutte le mie mostre migliori e più importanti avevano ottenuto quasi solamente critiche negative. Ho sempre creduto che questo aiuti a mantenere forte lo spirito creativo e la lotta del vero artista, e prevenga il rischio che, a causa di un grande e generale plauso alla sua arte, l'artista divenga meno coinvolto e riposi su ciò che ha già creato e, nel caso peggiore, ripeta e imiti se stesso."<sup>295</sup>

Warhol ha avuto per molti anni familiarità con questo fenomeno. Basquiat, d'altra parte, che aveva sperato di acquisire uno status più elevato, con questa mostra e attraverso questo "battesimo" del famoso Warhol, era infelice per la reazione critica alla mostra e interruppe, quasi del tutto, le sessioni di pittura nella Factory che erano state così frequenti fino ad allora. Andy non fu molto contento di questo, dal momento che a quanto pare aveva programmato un ulteriore lavoro. La parte più grande delle opere dipinte a mano, i grandi dipinti successivi di Warhol che sono stati mostrati solo in diverse occasioni dopo

<sup>295</sup> Ivi, p.20

la sua morte, mi sembra, per ragioni stilistiche e iconografiche che fossero stati avviati come collaborazioni, in cui il contributo di Basquiat è venuto a mancare.

Alla singolare esperienza di cui ho parlato, dedica una interessante riflessione il critico italiano Demetrio Paparoni<sup>296</sup>. Egli muove da una premessa: se Dubuffet affermava che "l'arte è un luogo in cui soffiano quattro venti contrari", nella serie *Collaborations* ciò è evidente già a partire dalla procedura creativa. Sarebbe errato, prosegue il critico, cercare il senso di questa collaborazione nella personalità pubblica e biografica dei tre artisti. Ciò che costituisce il valore di questa esperienza va piuttosto ricercato più in profondità, seguendo un'indicazione di Nietzsche: "Ogni nostra attività è soltanto morale che si rivoltò contro la sua antica forma". Ma, aggiunge Paparoni, chi dice "morale" dice "umanesimo" ed è questo richiamarsi a un umanesimo che ha il suo fondamento nella rivolta che consente il lavoro comune di questi tre artisti.

Il cinico Warhol che afferma "Gli affari sono la forma d'arte più valida", l'alchimista Clemente "che tende l'orecchio al luogo in cui l'esperienza, facendosi salto immaginativo che mostra l'invisibile, è capace di avvertire le sillabe finali della voce degli dei", <sup>297</sup> il "ragazzaccio di strada" Basquiat con il suo aprirsi ai segni della contemporaneità, sembrerebbero costituire una tripolarità irriducibile. Non è così: ciò che consente a questi artisti, afferma Paparoni, di collaborare è "una visione in ogni caso umanitaria della vita", per perseguire il "fine ultimo", che è poi lo stesso in tutta la grande arte: consapevolezza e coscienza. Questa "coscienza consapevole" è il vero comune denominatore dell'opera dei tre artisti e ciò che li rende capaci" di superare tutte le barriere linguistiche e temporali". <sup>298</sup>

Ho ritenuto utile citare anche questa opinione come indicazione della possibilità sempre comunque aperta di operare criticamente su questo fenomeno di collaborazione, al di là della sua valutazione all'interno della strategia promozionale di cui mi sto occupando.

Nel 1984 viene prodotto un video documentario realizzato dal regista Michael

<sup>296</sup> D. Paparoni, Collaborations, Basquiat, Clemente, Warhol, "Tema Celeste", N°7, Novembre 1985, pp. 20-23

<sup>297</sup> Ivi, p. 23

<sup>298</sup> Ibidem

Blackwood e dalla sua casa di produzione<sup>299</sup> denominato A new Spirit in Painting: Six Painters of the 'Eighties. Nel film il critico Donald Kuspit<sup>300</sup> visita gli atelier di artisti che fino ad allora gravitavano nel cosiddetto "spirito del tempo", che come abbiamo visto nei capitoli scorsi, si caratterizzava nel senso di un ritorno alla pittura come tendenza epocale. Sei sono gli artisti che vengono ripresi nei loro studi mentre lavorano e si esprimono sul proprio operare. Le immagini del video rendono chiaramente una panoramica dell'attività di ognuno dei pittori nel seguente ordine: Markus Lüpertz, David Salle, Sandro Chia, Julian Schnabel, Francesco Clemente e Georg Baselitz. Due americani, due tedeschi e due italiani, sono scelti dagli autori per rappresentare questo "spirito del tempo". La scelta non è fatta a caso, i sei artisti sono gli artisti più in vista del gruppo che compare in questi anni in gallerie e musei, individuati come i campioni del ritorno alla pittura, e sono anche coloro che riscuotono maggior successo economico e di visibilità, eccezione fatta per Jean Michel Basquiat, che in questo filmato non compare. Kuspit narra in inglese<sup>301</sup> la vicenda artistica dei pittori e sostiene che l'arte moderna è stata rivitalizzata grazie alla pittura di questo gruppo internazionale di artisti. Da un immenso serbatoio di contenuti, questi pittori hanno recuperato mito, storia, simboli, ed erotismo, utilizzando questi soggetti con passione e potenza. Gli artisti hanno ricaricato i gesti pittorici delle generazioni precedenti con una nuova intensità che egli definisce potenza espressiva.

Nel video Kuspit afferma che la pittura è "nuovamente importante". Riferendosi agli anni ottanta, sostiene che è sorto un "drammatico" nuovo spirito in pittura, uno spirito di libertà artistica e profondità psicologica. Come più volte si è detto, anche Kuspit sostiene che questi artisti si ribellano all'intellettualismo dell'arte minimale o all'utilizzo dei media meccanici per esprimersi con la pittura, come una dichiarazione di libertà personale che permette loro di riprendere argomenti come la loro personale biografia e attingere a tutti i loro interessi nel mondo che li circonda. Kuspit riafferma che il gesto pittorico è intenso, emozionale, carico di significati propri della gestualità espressiva dell'atto pittorico. Gli artisti inventano una mitologia narrativa che può risvegliareare il

<sup>299</sup> Il video *A new Spirit in Painting: Six Painters and the Object* è realizzato da Michael Blackwood, regista e produttore dedicato in quegli anni a produrre documentari su arte e artisti. Il video ha una durata di 58 minuti in cui i sei pittori scelti vengono inquadrati nei loro studi, al lavoro e mentre parlano della loro produzione. La voce narrante di Donald Kuspit accompagna il filmato.

<sup>300</sup> Donald Kuspit, nato il 26 Marzo 1935, è critico d'arte, poeta, storico e filosofo e ha lavorato come professore presso l'Università Statale di New York a Stony Brook e presso la prestigiosa School of Visual Arts. Kuspit è uno dei critici che nel corso degli ultimi anni ha dedicato la sua attenzione all'arte arte astratta europea.

<sup>301</sup> Il video è interamente in lingua inglese e non ha sottotitoli. Alcuni artisti parlano nelle loro lingue come è il caso di Lupertz e Baselitz e in alcuni momenti Sandro Chia.

sentimento dello spettatore e così facendo ristabiliscono la fede nella pittura.

Secondo l'ordine che ho previamente menzionato si mostrano gli artisti nei loro studi e in alcuni spazi aperti. Gli italiani, che saranno i due artisti su cui mi soffermerò all'interno di questo commento sul filmato di Michael Blackwood, hanno, a questa data, 1984, come dicevo, ottenuto ampio riconoscimento. Nonostante alcune aspre critiche, essi sono presenti non solo nel circuito artistico di gallerie e musei ma anche in eventi mondani, grazie ai media la loro popolarità ha raggiunto il suo apice.

Dopo aver mostrato Lupertz e Salle, la telecamera inquadra lo studio di Sandro Chia in Toscana. Dopo alcune scene ambientate nei dintorni ci addentriamo nello studio dove si vedono immagini di grandi tele in preparazione, si vedono numerosi tubetti di moltissimi colori disposti su un tavolo di legno e quando nel filmato compare l'artista mentre dipinge un grande quadro, la voce narrante afferma "Chia è un pittore italiano che è diventato newyorkese. Spesso viaggia tra gli studi che ha a New York e in Italia, ma passa più tempo nella città americana...". Mentre inquadrano il suo volto, Chia dice "Perché dipingo? Perché è la cosa che so fare meglio.. voglio diventare un grande pittore e quindi devo allenarmi come un atleta, ho bisogno di lavorare molto e così faccio.. io sto sempre imparando a dipingere. Spero di influire su altri artisti ma allo stesso tempo sono aperto a tutti gli influssi che arrivino, sto sempre tentando di creare un mio linguaggio... vorrei anche esercitare una grande influenza nella realtà, nel mondo, è così che definisco un artista". Kuspit prosegue analizzando l'opera di Chia e dice che i suoi dipinti sono allegorici e mitologici, c'è una sintesi di figurazione e astrazione nei dipinti.

Ci sono momenti di sesso e violenza in alcune opere oppure di smarrimento come nell'opera *Ossa*, *Cassa*, *Fossa* (1979) in cui un uomo osserva un quadrato nero come se fosse sull'orlo dell'abisso. Volgarità e mitologia s'intrecciano per creare un punto di vista esistenziale dice Kuspit. Nell'opera *La cucina di Dioniso* (1980) un giovane sembra orchestrare il percorso del sole. Il Dio cerca di raggiungere il suo potere e incontra una figura che Kuspit dice essere rinascimentale. In effetti si tratta di un disegno ispirato dal *Mercurio* di Giambologna un bronzo nel 1580. Dopo questo commento si passa allo studio di Chia a New York, in un luogo indeterminato che probabilmente è nel Village, Chia apre le porte di un ampio atelier, con muri bianche e grandi finestre. Il ricordo del "Mercurio" di Giambologna qui viene subito sorpassato, forse volutamente da Kuspit quando afferma che a New York l'artista lascia indietro le sue radici per concentrarsi nel "here and now cioè nel qui e ora". In Italia sente il peso del bagaglio culturale che

gli è proprio, in America può esprimere la sua attualità, tutto accade nel presente. Chia interviene e dice "Quando sono arrivato a New York per la prima volta mi è piaciuta moltissimo, ho subito pensato che fosse un posto dove potevo vivere e lavorare. Quasi per caso ho trovato questo studio e ho pensato: "è un segno del destino." Le immagini mostrano i dipinti appesi, tutti progetti, una grande scultura in mezzo a una delle sale. Un altro primo piano di Chia mentre parla e dice "Un quadro non parte da un'idea, viene da un'immagine. E l'immagine a volte diventa ambigua in corso d'opera, come quella che in quel momento mostra: due cani disegnati che non si sa se giochino o lottino. Poi c'è una breve scena che ricorda Pollock quando veniva ritratto nel film mentre dipingeva con il dripping. Qui Chia non fa il *dripping* ma dipinge con il quadro per terra, la sua figura imponente buca lo schermo.

Il successivo artista è Julian Schnabel, l'artista newyorkese con più successo al momento della realizzazione del film, del quale si dice che investiga l'idea dell'eroico, dell'esistenziale e che è un grande provocatore e improvvisatore. Interpellato, Schnabel fa un interessante affermazione, che fanno propria sia Chia che Cucchi, egli dice "non sono un neo-espressionista, non sono d'accordo con questa etichetta, non penso che questi dipinti siano stati fatti come quelli dei primi anni del XX secolo, il termine è inappropriato, la mia espressione è un espressione attuale dell'oggi, di ciò che sento oggi come artista e ciò che voglio trasmettere allo spettatore". Lo stesso discorso vale per Chia e Clemente che non ritengono di essere neoespressionisti ma artisti pittori, che caratterizzano la propria epoca, quindi non discostandosi da quel che s'intende come lo "spirito del tempo", cioè una pittura attuale piena di riferimenti personali e culturali colti da tutto ciò che a loro può interessare. Infatti subito dopo Schnabel, vediamo Francesco Clemente. La sua snella figura si muove in bicicletta tra le strade della "grande mela", come se fosse un personaggio particolare un po' strambo ma allo stesso tempo locale.

Infatti, dice la voce narrante che Clemente come Chia passa più tempo nel suo studio newyorkese che in Italia, facendo eccezione per i mesi che trascorre in India. Il lavoro di Clemente, prosegue Kuspit, è drammatico, mitologico, e altamente personale. Ha un ampio raggio di stili e di contenuti, le sue opere possono essere delicate oppure grezze. Rappresenta un'eccentrica unione di astratto e figurativo. Entriamo nel grande studio di Clemente, anche esso di muri bianchi, l'artista viene inquadrato dal basso in alto mentre si accinge a lavorare su un quadro. Lo vediamo di fronte ad una grande tela in bianco nella quale inizia lentamente e con molta cura a disegnare il contorno della propria ombra. L'uomo riflesso sulla tela è il soggetto che Clemente dipinge, quindi se stesso. Kuspit dice che lo stesso artista ha affermato di essere il soggetto nascosto dei suoi

Un momento pregnante dell'esperienza viene codificato dal pittore in un atteggiamento che ha anche tangenze con il Simbolismo ottocentesco. Quando Clemente torna a parlare viene inquadrato il suo volto, è un primissimo piano, i suoi occhi blu sono al centro dell'attenzione, egli in un perfetto inglese, con forte accento però, spiega il suo operare. Dice "Voglio dipingere senza creare danni al mondo, mi piace contemplare diverse realtà allo stesso tempo. I dipinti sono sull'identità, non vedo differenza tra dipinti e città, mi piace che tutto abbia un nesso anche nel caos. Io penso ai miei dipinti come ideogrammi quindi con quell'idea non credo di seguire un pensiero lineare. Molte persone non condividono il gusto o apprezzano la pittura, io invece penso che sia uno dei tanti modi di esprimersi, così come ci sono tanti modi di pensare attraverso le immagini. I miei dipinti provengono da cose che vedo e ascolto, cose che mi vengono dette." Clemente prosegue parlando mentre viene inquadrata anche sua moglie Alba. "Io leggo ma ciò che mi colpisce è ciò che ascolto e che ha risonanza in altre persone. E' difficile ascoltare, mi piace New York ma anche il sud dell'India. New York mi piace perché c'è vita c'è ritmo c'è musica, più che altro la città ha ritmo! Ed io mi fido dei posti che hanno ritmo.".

Cambio di scena e vediamo Clemente passeggiare in un bosco in India. Vediamo la natura, le persone che lo circondano, per lo più donne e bambini. Si vede lui seduto, poi su un prato mentre disegna. Kuspit afferma che i dipinti fatti da Clemente in India sono meno violenti, vengono disegnati meticolosamente e sono molto più spirituali di quelli fatti a New York. I dipinti indiani sono una sorta di salvezza, un altro tipo di espressione più riflessiva, meno pregnante. Dopo queste scene passiamo ad un quadro fatto a New York, *The Fourteen Stations* N° III, (1981-82) che rappresenta l'immagine di un volto, presumibilmente quello di Clemente stesso, dipinto con colore scuro con la bocca aperta, come se stesse urlando, in cui i denti sono tutti piccoli teschi. Sono tele che Kuspit considera come opere di dannazione, sataniche, nevrotiche, dipinte in modo veloce ed istintivo.

Le opere fatte in India e quelle di New York mostrano gli estremi opposti della poetica di Clemente, a volte però questi due stili s'incontrano in un opera sola, come nel caso di *The Fourteen Stations* N° I. Nella tela due uomini scuri, grigi e neri, con le corna in testa quali demoni, abbracciano due fanciulle, una bianca e una grigia. Si torna ad inquadrare Clemente ed egli afferma "Le mie opere dipendono dai miei spostamenti,

<sup>302</sup> Francesco Clemente intervistato nel video *A new Spirit in Painting:Six Painters and the Object*.

dipendono dai miei stati d'animo, dipendono da me. dipingere per me è un vizio non soddisfacente, si lavora non per essere pittore ma si lavora per non esserlo". E così si chiude l'intervento di Clemente in questo documentario, dove anche Chia ha parlato di dipingere sempre, quasi si trattasse di un vizio o un lavoro, quasi un allenamento per arrivare a essere pittori, secondo quella urgenza che Diego Cortez aveva chiamato "The pressure to paint" come l'omonima mostra di cui abbiamo parlato nel capitolo tre. Il documentario, che si chiude mostrando Baselitz in Germania nel suo studio insieme al mercante e gallerista Henry Geldzhaler, ha in effetti come protagonisti questi artisti che hanno acquisito il successo internazionale e cavalcano l'onda dello spirito del tempo.

Nonostante ciò, tutto il film documentario ricevette poca attenzione al tempo della sua uscita. Poche sono le recensioni sul lavoro fatto da Blackwood e Kuspit e in generale questo non è molto apprezzato. Viene indicato come un ulteriore tentativo, così come lo erano stati gli scritti comparsi sulle pagine di "Artforum" ad opera di De Ak e Ricard, di promozione per il mercato più che un documento fatto per far conoscere una tendenza artistica d'interesse pubblico. *Six Painters of the Eighties* resta comunque un documento valido per poter ricordare quanto fossero conosciuti gli artisti in quel periodo, e come Chia e Clemente, i nostri transavanguardisti, fossero conosciuti ed apprezzati da parte della critica americana. La loro presenza è innegabile e risulta ancora più palese quando pensiamo agli interventi pittorici pubblici che entrambi fecero nella New York degli anni ottanta.

Francesco Clemente fu invitato a fare un murale di grandi dimensioni nella ricostruzione di una nota discoteca, oggi demolita. Si trattava della discoteca *Palladium*, situata nella quattordicesima strada dell'East Village, un pilastro della vita mondana di New York fino alla sua demolizione nel 1997. Il locale era stato costruito nel 1927 come "Concert Hall" e nel 1985 fu convertito in un night club dai famosi fondatori dello Studio 54, Steve Rubell e Ian Schrager. L'architetto giapponese Arata Isozaki ridisegnò l'interno dell'edificio e a dipingere dei murali furono invitati sia Clemente che Haring che Kenny Scharf. Per anni dalla sua apertura nel Maggio del 1985 il locale fu circonfuso di celebrità e durante tutti gli anni ottanta fu uno dei più vibranti e importanti club della città fino alla sua demolizione nel 1987. Generazioni di persone riuscirono a vedere i murali di Francesco Clemente mentre ballavano e ascoltavano musica. Ora rimangono poche fotografie, ma sia la discoteca che i suoi interni rimangono nella memoria di chi l'ha frequentata.

Sandro Chia dal canto suo dipinge, sempre nel 1985, un murale di 128 piedi nel Palio Bar, nella 51a Strada a Manhattan. Benjamin D. Holloway<sup>303</sup>, il padrone del locale, aveva chiesto all'artista un'immagine della campagna senese, Chia dipinge invece una scena dai colori sgargianti, cavalli al galoppo, fantini e concorrenti in una "metafora italiana celebrativa di chi vive la vita al massimo."<sup>304</sup>

La strada verso la celebrità ormai è sbarrata per gli artisti che conformano la cosiddetta triade delle "tre C's", però c'è uno dei tre che emerge già in questi anni come l'artista consacrato che riuscirà a mantenere la sua notorietà e la sua presenza in mostre per il decennio a seguire: si tratta di Francesco Clemente. Lo possiamo notare dagli articoli che dal 1985 compaiono sulle riviste specializzate e anche su quelle di consumo di massa. Nel mese di Marzo del 1985 esce un articolo dal nome *Garoyles, Goddesses, and Faces in the Crowd* scritto da Paul Gardner sulla rivista "Artnews" L'articolo basato interamente sull'opera e sulla personalità di Francesco Clemente contiene interviste a mercanti e curatori d'arte, ma soprattutto scaturisce da un' intervista fatta all'artista nel suo studio di New York. Egli viene fotografato nello studio, insieme alla famiglia e al suo gatto. Il testo è corredato dalle seguenti opere: *Ricordo* (1981), due dipinti della serie *Pinxit* (1981), un trittico senza nome del1983, *The fourteeen Station VIII* (1982), *General Animal* (1984), *Furniture* (1983), *Abbraccio* (1983).

Per l'autore, il lavoro del giovane artista trentatreenne è stato estremamente ben ricevuto negli Stati Uniti. Dopo il successo alla Biennale del 1980 dal gruppo costituito da Chia, Cucchi, Paladino, Clemente è arrivato a New York essudando il "glamour e il mistero di una star di Cinecittà" L'artista a cui non piace l'etichetta di neoespressionista e nemmeno la configurazione dei " tre C's", è una persona molto disponibile, ma allo stesso tempo è ironico e distante sia a livello personale che artistico. " Ha l'aria di una celebrità (...) per alcuni le sue visioni sono scandalose e per altri sono inquietantemente sensuali" 307.

Qualsiasi sia l'opinione che si ha di Clemente, dice Gardner, il suo lavoro è stato costantemente lodato per la sua accattivante intensità. E qui l'opinione dell'autore

<sup>303</sup> G. Greene, Galloping Consumption, "New York Magazine", 14 Aprile 1986, pp.97-98

<sup>304</sup> B, D. Holloway, Op.cit, p.98

<sup>305</sup> P. Gardner, *Gargoyles, Goddesses and faces in the crowd*, "Artnews", Marzo 1985, pp.52-59

<sup>306</sup> Ivi, p.52

<sup>307</sup> Ibidem

coincide con quella di Edith de Ak e Jeff Perrone, nel sostenere che l'arte di Clemente rispetto ad altri pittori noti a quei tempi abbia una marcia in più. A costatare le qualità artistiche di Clemente vengono citati mercanti e curatori. Il primo, Henry Geldzhaler afferma: "Io sapevo che ero di fronte a un nuovo tipo di sensibilità quando ho visto l'opera di Clemente, che ci voleva tempo, per comprendere la sua poetica, forse anni (...) alla base c'è la poesia che è il suo vero soggetto. Egli include elementi colti, dal rinascimento all'arte Hindu, e dall'espressionismo alle tradizioni contemporanee (...) Clemente conosce la storia dell'Arte''308.

Geldzhaler come del resto fa Gardner, fa una apologia all'artista e della sua opera, cosa che avevano già fatto De Ak e Kay Larson nei loro primi interventi; sottolineano l'aspetto europeo, Clemente è un pittore colto che conosce la storia dell'arte. Lo stesso Clemente sostiene questa idea quando dice "A Napoli, da dove io vengo, la gente può non saper nè leggere nè scrivere ma hanno cultura"309. I dipinti sono per Clemente "Illusioni di vita"310 e a questo punto possiamo pensare a Hal Foster e all'analisi che questi faceva qualche anno prima nell'articolo The Expressive Fallacy,311 le opere sono simulacri di autenticità e originalità ma alla fine denotano solo la perdita di queste categorie. Per Clemente le proprie opere sono solo illusioni, che sia cosciente della perdita di cui parla Foster è un mistero e vediamo come rimanga sempre in una zona ambigua che permette diverse letture. Infatti, egli sostiene di sentirsi scomodo con le etichette e con la triade in cui gli americani lo hanno inserito. Egli afferma che le sue fantasie sono private, cioè non possono essere collegate ad altri artisti. A questo punto Garden parla di Clemente e dice che, mentre esprime queste idee, l'artista lancia uno sguardo intenso a uno dei suoi quadri, un' opera che "celebra la lussuria, un' immagine di due figure umane, un uomo, una donna e un animale"312.

Al momento dell' intervista, nel Marzo 1985, Clemente è pronto all'inaugurazione di due mostre personali presso le gallerie Sperone-Westwater e Leo Castelli; come vediamo, il sostegno dei galleristi italiani e un elemento importante per la continuità dell'artista nel circuito, ma non solo. Clemente è un fenomeno commerciale, Gardner ci svela dati economici, esponendo i prezzi delle opere: le tele di grande dimensione si vendono per 70.000 dollari, gli acquerelli e i pastelli per 6000 dollari, e le stampe partono da 1.500 dollari. Uno dei suoi mercanti, la compagna di Sperone, Angela Westwater

<sup>308</sup> Ivi, p.54

<sup>309</sup> Ibidem

<sup>310</sup> Ibidem

<sup>311</sup> Cfr. con l'articolo di Hal Foster analizzato nel capitolo IV

<sup>312</sup> P.Gardener, Gargoyles.., Op.cit, p. 54

esplica questo successo dicendo "Clemente vuole rendere il suo lavoro accessibile a più collezionisti. Non solo a un gruppo ristretto". 313 I prezzi "accessibili" dell grafica aprono la strada a più acquirenti, mentre i prezzi alti delle sue opere rendono conto della alta stima che il mercato ha per l'artista. Bisogna ricordare che a questa data il MoMa ha già acquistato il suo lavoro e si preparano varie mostre che saranno tenute durante l'anno '85 negli Stati Uniti, curate da istituzione del tutto americane: Philadelphia Museum of Art, Art Institute di Chicago, The Ringling Museum of Sarasota (Florida), The Walker Art Center di Minneapolis, The Dallas Museum of Fine Arts e The University Museum of Berkeley (California). Michael Oppig curatore della galleria Albright Knox a Buffalo, prepara una mostra dell'artista e viene interpellato nell'articolo. Egli dice "Vorrei che questa mostra fosse un'introduzione a Francesco Clemente (...) Francesco è un artista giovane ancora e sarebbe pretenzioso fare una retrospettiva (...) comunque penso che l'opera dell'artista debba essere conosciuta dal pubblico americano (...) il suo lavoro per me è una sorta di psicanalisi molto più rivelatrice dei dipinti fatti negli anni '60 e '70 (...) mi chiedo quale sarà la reazione della middle america, saranno stupiti, offesi, confusi o indifferenti?, io penso che il suo lavoro sia molto intrigante". 314 Per Opping, il mondo di Clemente può essere a volte deliberatamente crudo e a volte "supremamente" elegante. L'artista è ossessionato dagli orifizi, prosegue Gardner, e, quasi a confermare le parole di Opping, insiste sull' intrigante espressione di questi elementi descrivendo alcune opere. Circuito (1981) presenta un neonato che uscendo dal ventre materno sembra collegato a una figura maschile in modo erotico. In *The Five senses* (1981) il sedere di una donna che gattona è illuminato dalla luce di una candela sorretta da un uomo che potrebbe essere il suo amante. Interior Landscape (1980) "è il vivido close up dell' interno di un essere umano come potrebbe essere visto solo da un medico". 315

Clemente dal canto suo afferma nel testo: "Le persone affermano che il mio lavoro sia violento, ma io non capisco perché. Dicono sia perverso, ma non capiscono il senso dell'umorismo".

Il suo volto, prosegue Gardner, austero ma bello quanto un quello di un modello di moda si scioglie in un sorriso mentre fa le affermazioni sopracitate. A questo punto l'autore sembra sedotto da Clemente e dalla sua personalità. L'artista, inoltre, sostiene che la pubblicità esige che si sappia tutto della vita privata di una artista, ed è proprio

<sup>313</sup> A. Westwater, in ibidem

<sup>314</sup> M. Opping, in ibidem

<sup>315</sup> Ivi, p.56

<sup>316</sup> F. Clemente, in ibidem.

quello che l'articolo fa, raccontandoci anche elementi biografici, nel mentre che l'autore del testo osserva ogni particolare dell' uomo intervistato. Viene detto che Clemente è figlio unico di una famiglia abbiente di Napoli, con il padre giudice. Si dice che egli abbia avuto dai primi anni una passione per la poesia e molto presto per la pittura, interesse condiviso con sua madre, e si fa una specie di storia dei suoi primi anni nello studio che aprì a Roma. Lo stesso Clemente parla degli influssi che ha ricevuto e che vanno dall'arte egiziana, greca, romana aTiziano, Raffaello, Goya, Botticelli, Caravaggio e Luca Giordano. In più, si aggiungono la mitologia classica, le religioni di est e ovest ed elementi del mondo contemporaneo. Lo studio di Roma era pieno di disegni appesi ai muri e distesi sul pavimento, tale quale come l'aveva descritto Edith de Ak in *Chameleon in State of Grace* (1981). Queste opere ora a New York ispirano Paul Gardner a descrivere le immagini presenti nelle opere di Clemente come "Teste che sembrano Gargoie, dee nude, occhi stralunati e bocche voraci (...) immagini che vengono dall'inconscio" dee nude, occhi stralunati e bocche voraci (...) immagini che vengono dall'inconscio" Clemente dichiara di essere un anello di congiunzione con una lunga catena col passato.

L'intervista viene fatta nello studio di New York situato nella bassa Broadway non lontano dal Soho, fulcro di gallerie e ristoranti alla moda; lo studio viene descritto in tutte le sue stanze. Gardner entra nella vita domestica dell'artista e racconta delle figlie Chiara e Nina che cantano canzoncine in italiano mentre la bella moglie Alba offre il caffè.

A questo punto possiamo dire che l'articolo sembra un ritratto ravvicinato, molto personalizzato dell'artista e della sua opera. Allo stesso tempo, però, ci presenta Clemente come una vera celebrità che ospita a casa sua personaggi americani di spicco quali Julian Schnabel, del quale ha un tavolo da pranzo colorato, e i letterati Allen Ginsberg e William Borroughs di cui ha fatto dei ritratti in fogli di spartiti musicali usando l'acquerello. Tutto ciò ci indica chiaramente che Francesco Clemente è in effetti una celebrità nel mondo americano ed egli stesso afferma di trarre ispirazione dalla città di New York: "New York è una citta pagana e scettica, io sono affascinato dalla storia, ma New York è il presente, è il futuro. Ho scoperto ogni angolo di Manhattan, non vado a inaugurazioni di mostre, ma con Alba e i nostri amici vado ai Clubs dell' East village e ai Jazz clubs di Harlem. Pochi artisti europei sono stati là dagli anni '60, quindi per me -dice aprendo le braccia-, abbracciare questa città è magico'" anni '60, quindi per me -dice aprendo le braccia-, abbracciare questa città è magico'" anni '60, quindi per me -dice aprendo le braccia-,

Come vediamo la città e i suoi abitanti sentono la presenza di Clemente come quella di una celebrità, e non è l'unico articolo che ne parla in questi termini.

<sup>317</sup> Ivi, p.58

<sup>318</sup> Ibidem

Robert Hughes nel suo articolo comparso un mese dopo di *Gargoyles, Godesses* and *Faces in the Crowd,* fa un analisi della situazione attuale dei tre artisti italiani più conosciuti nella città di New York e, come vedremo, egli afferma la superiorità di Clemente rispetto ai suoi colleghi di strada. L'articolo ha l'accattivante titolo *Symbolist with Roller Skates*<sup>319</sup>

Tre o quattro anni fa, dice l' autore, quando la sorpresa della "nuova" pittura figurativa che veniva dall'Europa era ancora una novità, quando i critici americani usavano l'etichetta di neoespressionismo "su tutto ciò che si muoveva", c'era una buona dose di entusiasmo a New York per i tre giovani pittori italiani soprannominati, sia per convenienza o come un tributo alla loro comune origine "nella terra della lirica", "i tre Cs" - Sandro Chia, Francesco Clemente, Enzo Cucchi.

L'opera di Cucchi, prosegue Hughes, è fatta di elementi presi dall'arte popolare, da immagini espressive quali teschi e torrenti di lava, cimiteri e galli. Chia usa una mescolanza di stili del ventesimo secolo, che oscillano tra l'arte fatta nel periodo in cui in Italia governava Mussolini e immagini tratte da Marc Chagall. Le sue opere sono popolate da figure pesanti e signorili che a volte espelleno vento mentre alcune sembrano vagamente derivare dalla statuaria classica. "E Clemente? Un po' 'più sfuggente, per vari motivi, lui usa la parodia ed è "resistente": un sopravvissuto." "I tre C", prosegue l'autore, sono ora ridotti a due, se si può giudicare dalla qualità abissale delle opere di Chia presentate a New York nell' inverno 1984 –della sua sovrapproduzione. Questo mese Clemente è sul palco, coprendo Soho con dipinti e disegni. Ha tre spettacoli separati alla Leo Castelli, Sperone Westwater e gallerie Mary Boone. (uno in più rispetto a quanto Cucchi ha avuto all' inizio della stagione)".

A 33 anni, Clemente è un artista curioso e "polimorfo". Lavora sempre con numerosi mezzi: affresco, acquerello, pastello, olio su tela. Il suo lavoro abbraccia molti riferimenti, dal Barocco a suggestioni della sua nativa Napoli, al simbolismo tantrico. I suoi dipinti giocano con l'occultismo, i tarocchi, la negromanzia. Può essere grottesco o sessuale. "E' ossessionato dagli orifizi: mangiare, accoppiarsi, defecare; l'umore varia da uno sguardo misterioso al voyeurismo. Clemente cita pose da opere di Giulio Romano a miniature indiane e può anche attingere al mondo contemporaneo facendo un ritratto

<sup>319</sup> R. Hughes, Symbolist with Roller Skates, "Times Magazine", 22 Aprile, 1985 s, p. Consultato all'indirizzo: http://content.time.com/time/magazine/article/0,9171,966890,00. html?

come quello dedicato a Grace Jones con teschi per i denti"320.

Una parte del segreto del suo successo è che il suo eclettismo crea aspettative (complessità, la profondità, l'intensità psichica e così via) senza però la carica di significati espliciti. "Egli sfrutta argutamente l'affinità tra artista e ciarlatano. "Un simbolista con pattini a rotelle", si muove molto velocemente attraverso un vasto terreno di motivi ed i risultati sono di solito banali. Anche nel pantano di oggi, segnato da valori immaginari "personali", sarebbe difficile trovare un quadro più sciocco di uno presentato nella mostra da Castelli, un verde idromassaggio a la Poe con un uomo e suoi genitali separati, che vi scompaiono"321. Qui puoi fare un confronto fra i due articoli citati, facendo vedere come La personalità di Clemente come vediamo è fortemente discussa, da una parte la celebrazione del primo articolo sembrano veramente una apologia fatta da un' autore completamente sedotto dall'artista e dalla sua opera. Resta il dubbio che si tratti anche di una manovra commerciale di promozione come intuiva Jeff Perrone nel suo saggio Boy Do I love Art or What? Ricordiamo che parlava di Edith de ak e di Rene Ricard come promotori commerciali<sup>322</sup>. Hughes resta invece fortemente critico., ricordiamo che egli era, all'epoca, uno dei critici più autorevoli e insieme temuti di New York, il quotidiano dove scriveva il "New York Times", era il più accreditato per la qualità delle sue posizioni e per il valore dei suoi collaboratori. Dalle parole di Hughes si potrebbe dedurre che il successo di Clemente sia un vero fenomeno di mercato, fortemente pompato dalle gallerie.

Tra i cosiddetti "three C's" sarà Clemente a continuare ad avere forte risonanza nella grande mela. Cucchi ha nel 1986 una retrospettiva organizzata dal Solomon R. Guggenheim Museum di New York, ma la mostra avrà un successo ridotto con poche recensione per di più negative che non commenterò in questo testo perche vanno oltre il periodo che analizzo.

Nel 1999-2000, il lavoro di Francesco Clemente sarà presentato in una grande retrospettiva sempre al museo Salomon R. Guggenheim, dove riscuoterà invece grande spazio nella stampa e verrà criticata in termini tutto sommato Maggiormente positivi rispetto a Cucchi.

<sup>320</sup> Ibidem

<sup>321</sup> Ibidem

<sup>322</sup> Crf. analisi fatto nel capitolo II

Come possiamo osservare da queste ultime due testimonianze, verso gli anni 1985-1986 il fenomeno transavanguardista o meglio i cosiddetti "three C's" hanno agli occhi della critica intrapreso strade diverse. Clemente emerge tra i tre come il più conosciuto e meglio considerato dalla critica americana Ma in altre latitudini gli artisti nel loro complesso saranno guardati e talvolta imitati: è il caso di un lontano paese oltre le Ande, chiamato Chile.

# Capitolo 6

# Echi della Transvanguardia in Cile

#### 6.1. Panorama storico-culturale delle arti visive in Cile tra gli anni '70 e '80

Per capire i movimenti artistici che si svilupparono nel Cile nei decenni degli anni settanta e ottanta e al loro interno individuare fenomeni più o meno direttamente riconducibili ad un clima transavanguardistico, è indispensabile accennare alle influenze che esercitarono gli avvenimenti storici sul loro divenire.

Bisogna ricordare che a partire degli anni '60 si sviluppò in Cile una crescente politicizzazione della società che gravò direttamente su tutto lo spettro della cultura. Questo processo venne rafforzato dagli avvenimenti internazionali che colpirono tutto il mondo, per esempio la guerra del Vietnam, o i movimenti d'emancipazione rivoluzionari, tra cui la Rivoluzione Cubana. Questo coinvolgimento artistico e intellettuale con le "grandi cause" che coinvolsero l'umanità, indusse l'arte a mutare il suo ruolo ed a reimpostare il suo linguaggio mettendo l'opera d'arte su un terreno di contatto con le ideologie. È così che il gruppo Signo (segno), vicino alle poetiche informali, si liberò di schemi formali, figurativi e geometrici, proponendo una pittura materica, segnica e in alcuni casi gestuale. Ciò che accomuna questi artisti è la particolare attenzione per i materiali più disparati, considerati come elementi dotati di grandi capacità emozionali ed espressive. Procedure quali l'accumulo di colori, di legno, ferro, sabbia, vengono usati per veicolari messaggi che denunciano e testimoniano le problematiche sociali del Cile di quelli anni.

Artisti come Alberto Perèz, Gracia Barrios e Josè Balmes progressivamente si avvicinano al New Dada americano, nel loro intento di far confluire nell'opera gli strumenti specifici della pittura con gli oggetti appartenenti alla realtà e alla vita di tutti i giorni inserendo in più un particolare riferimento a situazioni nazionali quali l'evoluzione pacifica verso il socialismo.

A partire della seconda metà degli anni sessanta troviamo artisti tra cui Francisco Brugnoli o Virginia Errázuriz, i quali mostrarono una posizione critica riguardo ai meccanismi di produzione del messaggio. I due artisti menzionati volevano superare le frontiere del quadro, sperimentando al di fuori di esso tutte le forme della comunicazione popolare quali la pubblicità, i fumetti, i rotocalchi, la merce da supermercato ovvero oggetti di consumo.

Queste proposte, che si pensa abbiano incorporato le sperimentazioni della Pop-Art nordamericana, erano in sintonia con le poetiche concettuali nell'impiego di materiali non tradizionali, nella decostruzione dei segni e nell'amplificazione del campo semantico. L'arte critica, che interpella lo spettatore e fa appello ad una sensibilità della vita moderna, tuttavia non perde mai di vista la sua preoccupazione per l'aspetto umano.

Questa preoccupazione e consapevolezza degli aspetti antropologici, è solitamente attribuita altresì ad una tendenza verso il sociale e verso la sinistra politica, capace di riunire un ampio settore delle arti in Cile. L'arte assunse sempre di più un ruolo nel messaggio socio-politico che arriva agli anni settanta con un forte coinvolgimento con il divenire politico del paese. La dinamica delle correnti artistiche menzionate si vede innegabilmente segnata da un momento storico caratterizzato da sconvolgimenti e violenti contrasti, quello costituito dal governo dell'UP<sup>323</sup> (Unità Populare) (1970-1973) e dal suo violento passaggio al regime militare.

In questo clima si delinea un processo che intendeva modificare l'atteggiamento dell'artista di fronte all'arte e la sua funzione all'interno della società. Con l'avvento dell'esperienza socialista queste tendenze acquisirono una particolare effervescenza che si potrebbe sintetizzare nei seguenti punti:

- Collaborazione dell'intellettualità e degli artisti più noti col Progetto politico della "U.P." Fattore che implicò la volontà di trasformare l'impostazione istituzionale della cultura, democratizzandola.
- Legame delle espressioni artistiche col discorso politico del momento. Nel campo delle arti visuali gli artisti superarono le differenze nei modi di comunicare, rendendo flessibili i contrasti estetici per integrare il messaggio sociale all'esperienza quotidiana. Questa tendenza ispirò le Brigate tra cui "Ramona Parra", "Inti Peredo" ed "Elmo-Catalán"

<sup>323</sup> Il progetto politico dell'Unità Popolare, rappresentato dal Presidente Salvador Allende, voleva instaurare il socialismo mediante la via pacifica, osservando la costituzione in modo da offrire uguali opportunità a tutti i cileni e con il proposito che il paese potesse migliorare sostanzialmente sotto tutti gli aspetti. Questo almeno era ciò che un vasto gruppo di artisti ha affermato e sostenuto.

che dipinsero i murales con i quali intendevano educare politicamente, culturalmente e artisticamente il popolo cileno.

- Diffusione di massa delle espressioni artistiche attraverso gruppi di canto, di teatro e di pittura che intendevano arrivare ai settori più marginali della popolazione.
- Apertura a manifestazioni culturali di tutto il mondo, compresi i paesi africani ed i cosiddetti paesi dell'Est.
- Apertura dell'Università alla causa sociale ed a programmi d'abilitazione e di formazione per i settori più svantaggiati (orari serali, borse di studio, ecc.).
- Progetto educativo a livello dell'Educazione Elementare e Media, che, in caso di realizzazione sarebbe sfociato nella cosiddetta Scuola Nazionale Unificata (E.N.U.).

Il rovesciamento di queste iniziative fu totale dopo il colpo di stato. Poco a poco si privatizzarono importanti settori dello stato Cileno, compresa l'istruzione. Questa diventò un'alternativa imprenditoriale in più ed è così che incominciarono a sorgere centri d'educazione quali grandi consorzi; dei piccoli imprenditori trasformarono le loro case in scuole o in università. Il colpo finale venne inferto quando la somma delle scuole che erano sotto il Ministero della Pubblica Istruzione passarono in mano alle Corporazioni Comunali.

Le Università furono violentemente riformate sotto diversi aspetti: espulsione in massa degli studenti; esonero dei professori, imposizione di rettori delegati –in genere elementi delle Forze Armate o loro simpatizzanti- i quali occuparono con un criterio militaristico cariche precedentemente occupate da notevoli uomini dell'intellettualità cilena; abolizioni di Facoltà tra cui Sociologia, Antropologia, Filosofia e simili. C'è da evidenziare come uno dei Maggiori disastri, la scissione che colpì l'Istituto Pedagogico dell'Università del Cile, che divenne un ente autonomo.

Ne ricaviamo quindi che ogni tipo di misura presa dalla Giunta Militare, ebbe una profonda ispirazione politica, coerente con la loro aspirazione a consolidare il potere attraverso l'azzeramento di istituzioni culturali pre-esistenti . Allo stesso tempo si esacerbò una corrente fortemente nazionalistica<sup>324</sup>; con ciò le frontiere cilene, sia fisiche che culturali, si chiusero al momento di ricevere e di valutare gli influssi politici o culturali provenienti dall'estero. In altre parole l'aspirazione della Giunta militare mirava all'autosufficienza sia sul piano politico che su quello culturale.

Il suddetto atteggiamento esercitò un' effetto a pendolo che provocò nei paesi dell'orbe la nascita di politiche d'isolamento verso il nuovo governo del Cile.

L'informazione dei mass media fu deformata e molti dei contenuti dei giornali e televisione parlarono della sconfitta del comunismo in quella che secondo la giunta militare era una guerra civile. Si parlò di ritrovato benessere e dell'ingenuo sentire della popolazione contadina. Allo stesso tempo si disprezzarono e si ignorarono grandi personaggi della letteratura, dell'arte, e della cultura di sinistra.

L'Università del Cile, l'ente formativo per eccellenza, anche degli artisti che studiano nella Facoltà di Belle Arti, portatrice di un discorso modernizzante specialmente a partire dalla riforma universitaria di fine anni sessanta, si trovò di fronte alla disarticolazione del suo tessuto culturale.

L'Università non solo è stata danneggiata nell'aspetto finanziario, ma anche nella sua tradizionale vocazione di proteggere e di stimolare l'arte e la cultura. Nel suo ruolo di "Alma Mater", essa aveva avuto come principali compiti quello di preservare tutto il patrimonio culturale del paese ed era stata un permanente laboratorio per generare e promuovere tutte le espressioni dell'intelletto in modo universale ed integrale. La Casa de Bello<sup>325</sup> si è vista subitamente spenta con le misure che sono state segnalate precedentemente.

Per la loro condizione e sensibilità speciali, per le loro ansie endemiche di libertà, per la loro capacità di essere portatori di un discorso riflessivo e di un messaggio politicamente pericoloso nelle loro opere, coloro che sono stati più colpiti in questo ambiente asfissiante sono stati gli artisti. La repressione subita dagli artisti ed intellettuali fu forte, essi videro smantellare il corpo docente delle Facoltà di Belle Arti e subirono la

<sup>324</sup> L'esaltazione del sentimento nazionalistico consistette nella magnificazione dei simboli patri, quali l'inno nazionale, e tutto ciò che riguardasse le imprese belliche o il militarismo. Parallelamente si iniziò una corsa agli armamenti.

<sup>325</sup> Spesso ci si riferisce all'Università del Cile come la "casa di Bello" per il nome del suo fondatore: Andres Bello.

chiusura degli spazi di discussione e d'incontro.

Il progetto artistico collettivo, che a partire dagli anni '60 - '70 era fondato sulle relazioni tra arte e società, lasciò il campo al lavoro individuale. "Mentre gli artisti che partirono verso altri paesi cercano di re- inventare lo spazio della loro esistenza, nel Cile lo sconcerto ed il timore producono un'immobilità espressiva [...]. Lo spazio collettivo utopico ed eroico degli anni '70 cederà il passo al tempo della creazione e della ricerca solitaria in laboratorio. Al lavoro individuale di uno scritto silenzioso generato negli ambiti privati. Alla testimonianza personale a partire dalla marginalità." <sup>326</sup>

Le proposte artistiche in cui il sostrato ideologico era incompatibile col discorso politico dell'autorità militare, dovettero ripiegarsi su se stesse. Le condizioni imperanti costituirono una sfida per i modi di esprimersi artisticamente e, di fronte al pericolo che ogni tipo comunicazione diventasse sospetta, gli artisti cercarono d'alterare i codici e di adoperare un linguaggio clandestino.

Nel 1975 furono allestite due mostre, citate de Ernesto Saúl nell'articolo "Obra abierta a la vida" - "Opera aperta alla vita" (Rivista Cauce, Settembre 1983), che potrebbero illustrare la realtà di quel momento. L'artista Guillermo Núñez espose presso l'Istituto Cileno- Francese opere che possedevano un contenuto sospetto: oggetti quotidiani racchiusi in gabbie. Infiltrati tra il pubblico, gli agenti di sicurezza sorvegliavano, registrando i commenti e le osservazioni. Il giorno seguente all'inaugurazione, la mostra veniva chiusa, l'artista arrestato e alla fine esiliato.

L'artista Roser Bru presentò lo stesso anno, nella Galleria Central, la mostra intitolata La abolición del garrote vil - "L'abolizione del randello vile" nella quale, rappresentando esperienze storiche diverse da quella cilena sviò lo sguardo dell'autorità, permettendo che lo spettatore riflettesse sulla realtà cilena.

Come si può vedere, gli artisti che non condividevano il tradizionalismo imposto dal regime dovettero cercare un linguaggio che non parlasse direttamente delle cose. Come ricorda l'artista Francisco Brugnoli: "Tutti quelli che eravamo qui, in qualche modo ce ne siamo accorti: il nostro discorso doveva diventare più ermetico, non si trattava di non dire le cose, ma il linguaggio doveva mutare". "È stata una azione di ripiegamento, di chiusura

<sup>326</sup> L. Ulibarri, *Nuevos Márgenes, Espacios y Lenguajes expresión y democratización en Chile*, Santiago, Ediciones UC, Marzo 1990, p. 31

Poco a poco l'attività artistica riprese le forze, ma al di fuori delle aule della Facoltà di Belle Arti. Sorsero spazi, che senza cercare di essere un'alternativa commerciale, si proposero come luoghi d'incontro per esprimere tutto quello che veniva censurato dall'autorità. Tra questi possiamo ricordare i Laboratori d'arte: T.A.V (Taller de Artes Visuales - Laboratorio d'Arti Visuali), il Taller Espacio Siglo XX (Laboratorio Spazio Secolo XX), e le Gallerie Epoca e Cromo. Con lo stesso obiettivo, gli Istituti Binazionali di Cultura tra cui il Cileno-Francese, alcune parrocchie ed il Vicariato della Solidarietà aprirono le loro porte.

Nella stessa maniera si riprese la discussione teorica a partire da Seminari, Laboratori e Conferenze. Tra questi ricordiamo il Seminario su Walter Benjamin realizzato dal filosofo Ronald Kay al Goethe Institut, il Seminario sull'Arte concettuale organizzato dalla critica d'Arte Nelly Richard e gli incontri nel Laboratorio di Eduardo Vilches nell'Università Cattolica. A supporto di questo sviluppo teorico troviamo la presenza in Cile di Wolf Vostell, artista tedesco di avanguardia, il quale espose nella Galleria Época un Media-Enviroment intitolato El huevo (L'uovo) (Giugno-Ottobre 1977).

Questi eventi crearono il clima propizio per la manifestazione di proposte che offrivano una nuova visione concettuale dell'arte e della sua esecuzione. Nasce così la Escena de Avanzada (Scena di Avanguardia), denominazione data dalla critica d'arte Nelly Richard a un insieme d'artisti (Carlos Leppe, Eugenio Dittborn, Lotty Rosenfeld, Carlos Altamirano), critici (Adriana Valdés, Eugenia Brito), scrittori (Diamela Eltit, Raúl Zurita) e filosofi (Ronal Kay, Pablo Oyarzún). Questo gruppo propose profondi cambiamenti nel linguaggio, che possiamo caratterizzare nella seguente maniera: un discorso decostruttivo e parossistico che rifiutò la cultura militante, opponendosi in questo modo a un'altra tendenza artistica di sinistra, che potremmo definire "tradizionale", che utilizzando in fondo, gli stessi codici che adoperava l'autorità, offriva un messaggio con articolazioni ideologiche e concettuali proprie di una sinistra marxista-leninista con l'intenzione di far rinascere una patria ferita. La Escena de Avanzada, invece, si pose come un movimento rinnovatore che aspirò ad utilizzare i suoi propri codici e sistemi significativi i quali, in se stessi, rappresentassero discordanza, frammentazione, rottura.

<sup>327</sup> Intervista rilasciata da F. Brugnoli all'autrice, 20 Ottobre 2015

Francisco Brugnoli è artista visivo, docente di Storia dell'arte contemporanea presso la Universidad de Chile, e attualmente direttore del Museo di Arte Contemporaneo di Santiago.

La Avanzada, secondo i testi scritti da Nelly Richard<sup>328</sup> - critica d'arte di origine francese, che esercitò e tutt'ora esercita un ampio influsso nella critica d'arte in Cile - comparsi a metà degli anni settanta, crea il suo proprio codice, dando all'artista cileno un rinnovato protagonismo come creatore autonomo di linguaggio e di nuove forme d'articolazione del pensiero. E' questo il modo con cui si ribella contro il sistema repressivo, sovverte l'ordine e le normative della dittatura a partire dell'immagine e dalla parola, imponendo così i suoi propri segni come di zone di fratture simboliche. Crea delle situazioni anti-epiche e rimescola tutti gli alfabeti per comunicare il suo malessere verso il regime. La nuova scena ha la sua propria trincea antistorica consistente nella creazione di una poetica degli eventi, di una estetica della discontinuità, della porzione, "dell'azione lampo, cioè di una estetica del frammento che nega ogni possibilità di univocità"<sup>329</sup>. Questa discontinuità o "micro-poetica dello scoppio storico" sarà adoperata a partire del 1979 dal Gruppo C.A.D.A. ovvero Collettivo d'azioni d'arte del Cile, propugnato dalla stessa Nelly Richard.

La Escena de Avanzada utilizzò diversi mezzi artistici, video, fotografia, happenings, performances, istallazioni, poesia. Questi elementi ci parlano di racconti inconclusi, cumuli di frammenti o, come dice Brugnoli, "di una memoria intermittente e discontinua" nella quale sono palesi i tagli nel significato provocati dalla distruzione del tessuto dei codici sociali e storici. Il soggetto presente nella Escena de Avanzada è un "non-soggetto" poiché la sua propria esistenza è in crisi; è un soggetto diviso e frazionato in soggettività aperte con sconnessioni sull'orlo della schizofrenia, ci sono fratture sintattiche, ambiguità, indeterminazioni sessuali, che si possono apprezzare in parte nell'opera della scrittrice Diamela Eltit.

Questa estetica si manifestò come una sfida per il lettore o lo spettatore, il quale fu invitato a diventare un esperto nel decodificare e transcodificare. Ci furono nuovi riferimenti ed esperienze culturali intrecciate che non furono più ovvie. Con queste forme e con nuovi elementi metaforici la suddetta estetica creò nuove logiche di funzionamento simbolico e comunicativo, rompendo ogni convenzione e trasgredendo la logica degli spazi sorvegliati imposti dalla dittatura. In questo modo, la scena di avanguardia riuscì

<sup>328</sup> N. Richard, *Márgenes e instituciones: arte en Chile desde 1973*, Santiago, Metales Pesados, 2007. Il testo citato che accoglie vari interventi critici di Richard venne pubblicato come libro nel 1990 per la prima volta.

<sup>329</sup> Ivi, p.20

<sup>330</sup> Intervista rilasciata da F. Brugnoli all'autrice, 20 Ottobre 2015

ad elaborare nuove tattiche di sovversione delle normative autoritarie, scavalcando ogni regola precedente.

In termini semiologici, possiamo dire che si tentò di rompere le corrispondenze logiche tra significato e significante, e di esprimersi allo scopo di comunicare quello che è ufficialmente era vietato:

"Di fronte alle finalità eroiche di quello smisurato sentimento (sia Rivoluzione che Dittatura), le pratiche neoavanguardistiche costruirono una contro-epica del disarmo e della precarietà dei simboli. Ruppero la verticalità dottrinaria del significato chiuso in sé stesso (l'ideologia) mediante una poetica orizzontale della sospensione e della discordanza: quindi di tutto quanto irrideva alla fiducia in una verità finita o in un significato ultimo, facendo così scoppiare il totalitarismo delle significazioni univoche". 331

Uno dei fondamenti teorici della Escena de Avanzada si trova nel pensiero di Walter Benjamín circa la storia, secondo cui un'estetica che rappresenta la continuità e l'omogeneità corrisponde alla storia degli oppressori, mentre quella "degli oppressi" è in relazione con l'eterogeneità, la rottura e la discontinuità, le quali interpretano meglio le voci rotte e costrette al silenzio nella realtà culturale cilena del post-colpo di stato. E qui ci troviamo di fronte ad un collegamento con il gruppo di critici della rivista americana "October", di cui Benjamin Buchloh esprime i suoi pensieri nel saggio citato nel capitolo due di questa tesi. E intravediamo che la posizione critica di questo gruppo sarà per alcuni aspetti contraria alle posizioni elaborate da Bonito Oliva, perchè considererà la pittura un elemento regressivo, tale quale lo considera Buchloh nel citato saggio, ma allo stesso tempo avrà, anche se non sarà riconosciuto, un aspetto comune. Cioè, a mio avviso, la tendenza alla rottura con l'ideologia progressista della continuità, sulla scorta del pensiero di Walter Benjamin, getta un ponte con analoghe esperienze concettuali sorte sia in Europa che in America, e persino con le teorizzazioni espresse da Bonito Oliva sulla rottura della continuità storica; ma, ribadisco, tali tesi assumono un particolare significato e una particolare attualità nella specifica situazione cilena. Infatti sul piano concreto dell'arte, il pensiero della Escena de Avanzada propendeva per un superamento delle frontiere fra i generi, nello stesso modo in cui sarebbero "svaniti i limiti tra l'arte e la vita"332. Una volta distrutte queste barriere, i codici tradizionali delle diverse espressioni artistiche si fondono ed interagiscono, in corrispondenza con una discussione sui supporti tradizionali. Ed è qui che troviamo il punto di rottura e di critica alla pittura che poi creerà

N. Richard, *En torno a las diferencias. Cultura, Autoritarismo y redemocratización en Chile*, in M. A. Garreton, Santiago, Fondo de Cultura Económica, 1997, p. 41

<sup>332</sup> R. Zurita, in *Márgenes e instituciones*, Op. cit., p.107

anche in Cile una scissione tra artisti che usano mezzi tradizionali per esprimersi e quelli che invece utilizzano la fotografia e la scrittura per incorporarle attivamente alle arti visuali. Si intrecciano i codici verbali e fotografici, generando così una nuova dinamica dei sistemi di produzione artistica. L'aspetto poetico e quello visuale subiscono anche un'esperienza significativa: dal linguaggio al cinema, dal cinema al video, dal video alla fotografia, dalla fotografia al corpo e da quest'ultimo alla scrittura.

Queste pratiche sperimentali presenti nei gruppi di Avanzada come nel gruppo C.E.D.L.A sono rette da un supporto teorico fondato su discipline, tra cui lo strutturalismo, il post-strutturalismo e la linguistica moderna, che richiedevano una lettura esigente e, pertanto, un fruitore con ampie conoscenze. Il pubblico le ritenne troppo ermetiche e criptiche; e quindi si allontanò da loro, e ciò provocò alla fine un impatto sociale ridotto. Si potrebbe dire che il gruppo cadde nell'intellettualismo elitista e, infine, s'indebolì.<sup>333</sup> Nella misura in cui comparvero sulla scena altri fenomeni artistici, la radicalizzazione delle sunnominate posizioni generò una polemica e, appunto, un atteggiamento di opposizione verso l'attività che si svolgeva nei termini proposti dalla pittura, dalla scultura, dal disegno e dall'incisione. La rigidità che mostrò la Avanzada sul tema della fine del quadro è, sicuramente una posizione negativa che non poté radicarsi nel Cile, che aveva avuto per secoli una tradizione marcatamente pittorica, nella quale il supporto fondamentale era la tela e gli strumenti i colori ed i pennelli. E come dicevo prima qui troviamo un altro punto in cui è facile riconoscere la dinamica oppositiva arte concettuale/transavanguardismo che ho indagato nei capitoli precedenti.

Le trasformazioni economiche del Cile della fine della decade dei '70 ebbero effetti sulle arti visive<sup>334</sup>. Il paese visse un processo di crescita economica affiancato da una sistematica ondata di crediti internazionali, che alimentarono gli investimenti sia statali che privati. Questa tendenza si sviluppò nel decennio degli '80 a grande velocità, e provocò l'egemonia di un nuovo protagonista economico e sociale: l'azienda privata, che acquistò un ruolo fondamentale, a svantaggio del significativo ruolo che lo Stato

Verso l'inizio degli anni ottanta queste tendenze concettuali furono come in Europa e in America messe in discussione da artisti più giovani, e dallo stesso pubblico. Ciò nonostante negli anni novanta e fino ad oggi sono considerate esperienze di grande influsso nell'arte cilena. E come avviene negli Stati Uniti con i critici del gruppo formato intorno alla rivista "October", Nelly Richard e gli artisti menzionati che furono a lei collegati, è tutt'ora una delle critiche più considerate e più attive nella scena artistica cilena odierna.

<sup>334</sup> Bisogna ricordare che l'esaurimento della fase espansiva della *Avanzad*a va anche collegato alle nuove forme di organizzazione economica che si affermavano in quegli anni, agli inizi degli '80, in Cile e che non rimasero senza effetto sulle dinamiche delle arti visive.

aveva avuto in precedenza. Questo è il pilastro sul quale si sostiene il neoliberalismo proveniente dal modello americano, e che diventa corrente imperante a partire da quegli anni in Cile. La modalità fu introdotta nel paese da giovani economisti legati al regime militare, sulla base di studi universitari realizzati in diverse università americane. I cosiddetti Chicago Boys avviarono diversi sistemi di privatizzazione in settori quali la Sicurezza e la Previdenza Sociale oltreché nelle industrie di carattere strategico.

D'altra parte, curarono la loro immagine imprenditoriale stanziando fondi per finanziare enti ed attività culturali, e offrendo un discorso moderno e attraente che rappresentasse un nuovo modo di situarsi nell'ambito sociale. Cosicché durante gli anni del boom economico, il settore imprenditoriale decise di patrocinare un ampio spettro d'attività artistiche: si concessero borse di studio per perfezionamenti all'estero, e/o aiuto economico, vennero promosse mostre, pubblicazioni, cataloghi e anche esposizioni d'arte giovane, si fecero convegni tra artisti ed industriali per realizzare delle attività nei posti di lavoro, ed infine furono finanziati eventi significativi come ad esempio la Biennale di Grafica dell'Università Cattolica.

I gruppi economici influenti nell'attività nazionale, tra cui la Fundación Del Pacífico e la Fundación BHC, fecero incursione in questo terreno. La Corporarión Amigos del Arte, fondata nel 1976, organizzò eventi di grande importanza quali Encuentro de arte joven (Convegno d'arte giovane) e Arte e industria.

Ci fu pero, e va ricordata, una crisi economica nell'anno '82, e delle misure economiche prese dal regime in quegli anni, il protagonismo delle grandi aziende e l'aiuto monetario che queste offrivano si indebolì, danneggiando, tra l'altro, in questo modo l'incremento della cultura e dell'arte. Gli artisti, in mancanza dell'appoggio statale, privi della protezione che offriva l'Università e del mecenatismo che aveva portato con sè ilboom, dovettero cercare altre fonti e risorse per riuscire a svolgere il loro mestiere.

A partire dalla metà dell''85, l'economia iniziò a riprendersi e si percepirono segnali promettenti che portarono, a breve scadenza, a un bilancio commerciale positivo. Questo processo economico ebbe ripercussioni sul mondo artistico, permettendo la creazione e la rapida crescita di un mercato dell'arte, di nuovi collezionisti e gallerie. D'altra parte, il rinascere dell'economia cilena e l'apogeo materiale promossero il sorgere di una nuova classe benestante, che vide nelle opere d'arte un bene da scambio nel quale conveniva investire e che, inoltre, le permetteva di esibire una "posizione" sociale che

giustificasse l'investimento.

In questo clima l'arte diventa unoggetto di consumo di massa, che certe volte, come accade per le marche commerciali, può richiedere promozione e di marketing, strumenti che, accettati da alcuni nuovi artisti, permisero loro di uscire dall'anonimato.

In questo modo, l'attività artistica pian piano fu incorporata alle leggi del mercato, fornendo agli artisti un sistema che si istaurò come alternativa di fronte alla sfida della propria sussistenza

#### 6.2 Ricezione ed assimilazione della Transavanguardia italiana in Cile

E' in questa dimensione che va collocata la nascita della Promocion de los '80. Nel tentativo di capire e di vincolare storicamente il fenomeno che riguarda la comparsa di un nuovo atteggiamento di fronte all'arte si riprenderanno tematiche già toccate precedentemente con l'obiettivo di spiegare i collegamenti che hanno contribuito all'irruzione di questo gruppo che è fortemente simile alla Transavanguardia italiana

Come precedentemente segnalato, la repressione subita dall'Università del Cile, quale prodotto dello sfascio istituzionale, colpì fortemente la Facoltà di Belle Arti. I professori e gli artisti che avevano rivoluzionato l'ambiente accademico con proposte non tradizionali, sia nelle loro impostazioni estetiche che in quelle ideologiche; furono cacciati, e si represse anche qualsiasi atteggiamento critico, o di opposizione alle tendenze ufficiali. Questa chiusura che colpì l'insegnamento delle belle arti non fu senza conseguenze. Da una parte il corpo accademico fu condizionato a proporre piani di studio che privilegiavano gli aspetti tecnico-artigianali rispetto alle proposte teoriche. D'altra parte i giovani studenti immatricolati a metà degli anni '70 rimasero all'oscuro delle problematiche prodottesi negli anni '60, e delle innovazioni avvenute al di fuori dell'università, che a quell'epoca dominavano l'ambiente artistico.

"La drastica riduzione dei piani di studio negli ultimi anni e la chiusura rappresentata dal riconoscimento della pittura e della scultura come unici mezzi per canalizzare le arti plastiche, hanno lasciato fuori dall'ambito istituzionale della sovvenzione Statale tutte le pratiche e metodi propri delle arti visuali contemporanee, ostacolando inoltre con questo atteggiamento, le possibilità di un approccio più idoneo alla critica e all'analisi della gestione della pittura e della scultura. È in questo senso che il centro per la formazione ed il lavoro si costituisce in uno spazio di costante e progressivo smantellamento e sfascio".

Queste affermazioni di Gonzalo Díaz, che insieme a Rodolfo Opazo furono i maestri di coloro che posteriormente costituirono la Promoción de los '80, illustrano le condizioni espresse in precedenza e ci permettono di inoltrarci negli effetti che esse ebbero tra gli studenti: disaccordo da parte degli studenti con la formazione accademica ricevuta, canalizzazione delle loro proposte verso forme tradizionali dei linguaggi plastici; resistenza ad accettare dei referenti teorici con i quali non si identificassero.

Tutto ciò creò delle contraddizioni interne tra i giovani artisti, accompagnate da una sorta di nichilismo davanti alla tradizione esistente nelle aule e alla Scena di Avanguardia che diffondeva la sua propria filosofia all'esterno della Facoltà di Belle Arti e nacque una generazione che lavorò collegandosi al modello teorizzato da Achille Bonito Oliva per la Transavanguardia italiana.

Il Grupo de los 80', composto da artisti tra cui Samy Benmayor, Ismael Frigerio, Omar Gatica e Matías Pinto, frequentò le mostre, gli incontri e le conferenze degli esponenti della Avanzada, venendo a conoscenza delle loro teorie e delle loro proposte. Tuttavia, il loro atteggiamento non fu quello di riprendere né di appoggiare quanto visto fino ad allora, poiché opposero, a partire dalla loro incoerenza discorsiva, un vitalismo esistenziale contrario all'ascetismo intellettuale dispiegato dalla Avanzada in evidente analogia, mi sembra, con quanto avviene qualche anno prima nella nascita della Transavanguardia italiana.

In effetti ed in consonanza con ciò che avvenne in Italia, circa negli stessi anni o poco dopo, il gruppo diede vita ad una contrapposizione dialettica mediante il rifiuto delle tendenze concettuali precedenti. Dice Nelly Richard di questo gruppo "Opera in loro il desiderio di rifiutare le normative del discorso precedente all'interno di una logica dei processi culturali necessariamente attraversata dal gioco dei contrari o delle differenze: i pittori cileni emarginati dall'offensiva polemica delle opere della Avanzada, ottengono la loro rivincita riaffermando un ritorno al dipinto sponsorizzato dal discorso internazionale

<sup>335</sup> G. Díaz, Texto para una exposición, citato in Chile Arte Actual, 1983, p. 104

di critica rispetto l'ideologia delle avanguardie" <sup>336</sup>.

La giovane generazione di allora riprese le forme tradizionali di esprimersi e portò con sé tutta la carica euforica, passionale ed irriverente in netto contrasto con le poetiche concettuali prima menzionate. Si potrebbe dire che la Escena de Avanzada fu uno dei fenomeni reattivi che spinse l'affermazione sia individuale che di gruppo di questa giovane generazione, che inoltre veniva appoggiata da un movimento sorto quasi contemporaneamente in altri paesi del mondo, e che, come abbiamo visto, veniva inteso da molti critici e artisti come lo spirito del tempo. E quindi uno spirito fatto di pittura, di riprese citazioniste, di esuberanza e di nullo interesse da parte degli artisti di veicolare messaggi che intacchino i modelli politici o sociali esistenti.

Mentre l'Avanzada continuò a sostenere le sue posizioni sulla fine della pittura, come avveniva nella cerchia di critici della rivista americana "October", attraverso la produzione di testi critici, la Promoción de los 80' legittimò il mestiere della pittura, come unico discorso valido. A differenza però della Transavanguardia italiana non ci fu un critico come Bonito Oliva, sostenitore e creatore dei testi con una salda base teorica. Il Grupo de los '80, che, come vedremo, ha un forte legame da vari punti di vista con la corrente italiana, era sostenuto da alcuni critici di giornali ufficiali quali Waldemar Sommers ma non aveva un teorico proprio. Le critiche più aspre alla tendenza pittorica erano espresse per questi motivi: per un atteggiamento "compiacente" nei confronti della realtà in cui sorgevano sia per la loro omertà davanti all'oppressione sia per la mancanza d'innovazione nei mezzi di creazione. E qui avvertiamo consonanze quasi letterali con le posizioni di critici americani della transavanguardia come Buchloh e Foster di cui ho parlato nei capitoli precedenti.

Sotto quest'ottica, le controversie hanno avuto connotazioni sia artistiche -riguardo l'innovazione dei meccanismi di produzione del linguaggio plastico - che politiche, riguardo il compromesso che comportava la nuova tendenza artistica. Infatti, bisogna ricordare che la comparsa dei giovani pittori avvenne in un periodo della storia del Cile nel quale non si riusciva a concepire un'arte che non manifestasse il suo rifiuto verso l'autorità. E qui devo ricordare ancora una volta la peculiarità della situazione cilena: una cosa è accusare un artista di acquiescenza verso il mercato, un'altra di omertà verso la dittatura.

<sup>336</sup> N. Richard, Op. cit., p.155.

Questo "discorso internazionale, non puó, a mio parere, che essere quello dei teorici della Transavanguardia.

I nuovi artisti, comunque, si ribellarono davanti alla "noia" di un arte che sembrava loro consumata e castratrice dell'immaginario. Aspiravano al recupero dell'esperienza diretta con l'arte e volevano reimpostare la maniera di abbordarla.

"L'arte concettuale mi annoiava, i suoi principi erano così rigidi che mi asfissiavano. Avevo bisogno di sviluppare un lavoro che mirasse alla ricerca della mia propria identità, quel che io possa dire lo dirò dipingendo" di ceva Samy Benmayor e qui si ricordino le analoghe posizioni in Jameson. Il clima di Santiago appare qui simile a quello di New York. L'atteggiamento di Benmayor ricorda quello di Basquiat, e quello di Chia e Clemente intervistati da Donald Kuspit per il video Six Painters and the Object di cui parlo nel Capitolo 5. Gli Artisti italiani avevano una posizione abbastanza vaga sul discorso pittorico non volevano entrare a discutere o analizzare il loro mestiere, non intendevano entrare nei discorsi concettuali sul mezzo pittorico. E su questo punto sono in stretta concomitanza con gli artisti italiani che preferiscono far parlare l'opera a discutere personalmente i loro processi creativi,

I protagonisti della Escena de Avanzada guardavano con sospetto la rivendicazione di una proposta artistica vissuta unicamente a partire dall'io, carente della presa d'atto di fenomeni sociali correlati che manifestassero – all'interno dell'opera – la storicità delle loro condizioni di produzione; temevano l'assenza di un discorso critico che contribuisse alla trasformazione del campo di coscienza sociale e storica del Cile, e che confinasse l'opera ad un valore essenzialmente ornamentale.

Gli artisti degli anni '80, presentandosi come pittori, affermavano ironicamente una strategia "anti-discorsiva" e non volevano legarsi a nessun dogma teorico. "Noi non ci riconoscevamo in nessuna corrente e ci giocavamo". 338

Questa maniera di affrontare la riflessione artistica privò i giovani pittori dello spirito di ricerca di una concezione propria sulla quale fondare le loro proposte. La mancanza di una base teorica li rese vulnerabili alle critiche dei loro predecessori, benché ciò a loro non importasse. Di conseguenza, essi si presentarono sulla scena artistica con le loro tele ed i loro pennelli quale unica arma di presentazione.

<sup>337</sup> Samy Benmayor, intervista fatta dall' autrice nel mese di Gennaio di 1996

<sup>338</sup> Ismael Frigerio, Pintura Joven, diez años después, "La Nación", Settembre 1993, p.33

Le suddette premesse lasciano intravedere certi tratti che caratterizzano la Promoción de los ochenta. Questi artisti concepirono il loro lavoro con un romanticismo incondizionato che ricorda l'arte per l'arte, ritornarono così alla tradizione nostrana del lavoro su tela ed con i mezzi specifici della pittura, aggiungendo a tutto ciò una spregiudicata tendenza all'eclettismo, e siamo così nuovamente ricondotti a uno dei termini chiave delle teorie di Bonito Oliva. Essi ripresero i movimenti passionali presi dall'inconscio, l'aspetto ludico e dichiararono il loro inesauribile desiderio di manifestare le proprie intimità. "I miei dipinti mostrano stati alterati da scatenate crisi, [...] stati in cui intimamente ho rilevato il segno che hanno lasciato su di me i fatti esistenziali che hanno avuto e che avranno più rilevanza nella mia vita" (Omar Gatica) 339

La proposta di questo Gruppo fece riprendere all'arte nazionale, la sua caratteristica "gratuità". Dopo tanti anni di solidarietà politica e di confronto con l'autorità repressiva, l'arte si spogliò di questo impegno contestatario. Gli artisti cileni si trovavano in questo caso in perfetta sintonia con la deideologizzazione predicata da Bonito Oliva.

Inseriti in una contingenza dalla quale si distaccarono, i giovani artisti sostennero di "assumere" il clima politico in modo piuttosto inconscio nei loro processi produttivi.

Per certi autori, tra cui Milan Ivelic e Gaspar Galaz, questo modo inconsapevole di assorbire la contingenza si tradusse in una libertà sfrenata al momento di porsi di fronte alla tela, essendo l'atto stesso di dipingere la maniera di sostenere una posizione davanti al sistema. Sebbene in certe occasioni il tratto esploda nell'opera con una violenza straziante -che in apparenza denota un sentimento di ribellione contro il regime- il fatto di trasferire ogni carica emotiva al gesto è in certa maniera una conferma in più dello spirito essenzialmente individualista e non impegnato di questo gruppo.

Nel proporre il gesto pittorico come un atto di libertà, la presenza dello spettatore ridiventa necessaria, poiché l'opera finita ed esposta al pubblico può essere percepita attraverso varie interpretazioni, le quali non necessariamente avranno la connotazione di un messaggio sovversivo. A questo riguardo, sicuramente sarebbe più adeguato riconoscere l'esistenza di una proposta che, allontanandosi dalle connotazioni contestatarie, si concretizza in una marcata indifferenza. Quindi, il Gruppo si indirizza verso una ricerca personale allo scopo di trovare incentivi tematici, ed è così che recupera i ricordi dell'infanzia, il gesto intuitivo ed il piacere della creazione. Le immagini, il colore e l'esecuzione cercano il fascino "in se stessi". Questa esaltazione edonista ed

O. Gatica, Reflexiones de un Joven Pintor, Documentos, Chile Arte Actual, p.105

individuale confina a poco a poco gli artisti nella loro propria storia. Dunque essi danno valore a piccoli eventi, con uno sguardo non privo d'ironia: una sorta "minimalismo" aneddotico ben visibile, come sappiamo, nelle opere dei transavanguardisti italiani.

Questa loro gestualità e tematica sono un invito all'evasione e alla sensualità dell'immagine. L'artista stanco delle turbolenze sociali, stanco dei messaggi e delle polemiche esplicite o celate, ha bisogno di ritornare alla pace edonistica, all'immediatezza dell'espressione ed a uno spazio ludico di creatività.

Le caratteristiche segnalate ci permettono di evidenziare che la generazione degli '80 fece prevalere l'interesse individuale. Allontanandosi da ogni intenzione critica, questi artisti si disinteressarono delle voci di censura e dei rischi che comportavano gli atteggiamenti contestatari. In questo campo d'azione l'arte poté penetrare negli ambiti dell'istituzionali, non ci furono messaggi né proposte ideologiche o sociali. Questo permise loro di incorporarsi al mercato, emergere nelle gallerie d'arte, negli eventi o nelle promozioni e di partecipare al gioco del mercato, fenomeno che appare chiaramente a seguito delle trasformazioni economiche segnalate in precedenza e che riguardano la creazione di un mercato dell'arte.

Le circostanze facilitarono la visibilità di queste opere, più facilmente accessibili al circuito pubblico e all'interesse degli investitori. Questa facile accettazione fu, sicuramente in collegamento con un altro aspetto importante: nel deviare l'attenzione dal problema politico le opere furono accolte, in termini generali, col beneplacito dei settori ufficiali che, presentendo questo risultato, promossero l'incipiente boom della pittura.

Il nuovo atteggiamento di fronte all'arte espresso dai giovani pittori, si fece evidente a partire dalla prima mostra del gruppo, allestita nel Centro de Enseñanza della Arquitectura – (Centro d'Insegnamento della Architettura), nel 1979. E qui abbiamo una coincidenza cronologica con le prime mostre della Transavanguardia in Italia. Questo evento fu un elemento significativo all'interno dell'arte cilena contemporanea, costituendo una sorta di dichiarazione di principi. La pittura, pura, gestuale e anti-retorica diventava così un arte soggettiva e biografica senza teoria e senza teorici.

L'evento vedeva come protagonisti i seguenti artisti: Omar Gatica, Eva Lefever, Ismael Frigerio, Rodrigo Pascal, Mami Usui, Alvaro Cortés, Carlos Bogni, Matías Pinto, Samy Benmayor e Victoria Callejas.

Dal catalogo di questa mostra si ricava la seguente predizione: "Non si mette in dubbio che in questo gruppo di pittori troveremo degli artisti che rappresentino la cultura di questa decade nel futuro prossimo". <sup>340</sup>Questa mostra è stata la grande spinta per il gruppo a livello pubblicitario. Esso era adesso sostenuto da una istituzione privata che gli permise di installarsi a partire da quel momento nel circuito delle arti visive.

Si deve aggiungere che questo fatto diede al gruppo fama a livello di massa, specie tra il pubblico giovane, e da quel momento in poi Milan Ivelic, docente di Storia dell'arte e poi direttore del Museo delle Belle Arti di Santiago, lo chiamerà Promoción de los '80. "Agli inizi degli anni '80 appare infatti il nome di Promoción de los '80, e benché non l'abbia mai detto, è stato un termine dato da me per etichettare il gruppo nel momento in cui dirigevo il B.H.C." (Milan Ivelic)<sup>341</sup>.

Alla appena battezzata Promoción si aggregò la figura di Carlos Maturana (Bororo), il quale aveva finito la Facoltà di Belle Arti qualche anno prima dei menzionati pittori. Si stabilì un legame, presso la Cattedra di Pittura in cui Maturana svolgeva l'incarico di assistente, con coloro che poi furono i suoi compagni di generazione e con i quali condivise posizioni artistiche.

Il Gruppo de los '80 si era dunque organizzato e i nomi degli artisti che ne facevano parte percorreranno le gallerie e i saloni espositivi affermandosi nell'ambito artistico ufficiale. Contemporaneamente, divennero conosciuti a causa del continuo riferimento che ad essi fece la critica sui mezzi di comunicazione, mediante interventi che, lungi dal generare riflessioni appropriate su quel fenomeno socio-artistico, si impegnarono a favorire, secondo i loro propri principi, l'installazione del gruppo nel circuito degli artisti affermati. Quindi l'informazione sulle attività che svolgevano, mostre, bandi, borse, ecc. apparve in pubblicazioni di diversa natura (il giornale "El Mercurio", e le riviste: "Paula", "Cosas", "Qué Pasa"), ma che ebbero in comune il fatto di arrivare a un vasto pubblico. Dobbiamo prendere in considerazione il fatto che gli autori di questi articoli – in genere giornalisti non specializzati – non possedevano le conoscenze teoriche per discutere le tendenze precedenti, pertanto il sorgere di un gruppo di pittori che non generava difficoltà di riflessione, favorì l'esternazione delle loro opinioni, sempre riconducibili ad una polarizzazione soggettiva di rifiuto o di approvazione.

<sup>340</sup> AA.VV, *Catalogo Nuevas Tendencias*, Centro de Enseñanza della Arquitectura – (Centro d'Insegnamento della Architettura), 1979 s.p

<sup>341</sup> Milan Ivelic, intervista rilasciata all'autrice il 28 Novembre del 1995

Date queste premesse, il Gruppo mantenne una circolazione costante, evitando sempre la caduta in una marginalità concepita come pericolosa. Così la sua produzione si vide protetta in tempi in cui si evidenziava un inasprimento della censura e della repressione. Bisogna ricordare che la speranza del ritorno alla democrazia si vide frustrata dal plebiscito del '82, che portò ad un clima di proteste e di malcontento. Nonostante ciò le opere della Generaciòn degli 80' erano lontane da sospetti, le caratteristiche contenute nelle sue posizioni pittoriche le consentirono di avvicinarsi agli artisti che ritornavano dall'esilio.

Grazie, infatti, al ritorno nel Cile di artisti consacrati della generazione degli anni sessanta che erano stati esiliati, tra cui José Balmes e Gracia Barrios, i quali mantennero vivo il loro "modus operandi" dedito alla pittura, si stabilisce un rapporto che presenta diverse connotazioni. La convergenza di entrambe le generazioni si potrebbe spiegare attraverso la priorità che esse danno al supporto della tela ed al fatto che ambedue le tendenze sono nate sotto il segno dell'Università del Cile.

Tuttavia dobbiamo chiarire che pur usando tutte e due la risorsa del gesto pittorico, al momento di plasmare le immagini, i criteri sono molto dissimili.

Mentre negli anni '60 il gesto era diventato un catalizzatore dei messaggi sociali e politici, negli '80 fu uno strumento di libertà individuale per manifestare le proposte e gli interessi provenienti dall'immaginario personale; nei termini poi del riconoscimento nell'ambito socio-culturale, tutti e due i gruppi si collegarono attraverso un rapporto che comportò accordi mutui. Il Gruppo del '60 volle riprendere lo spazio perso durante l'esilio, mentre il Gruppo dell'80 ebbe bisogno di nomi consacrati che giustificassero il suo lavoro. La fusione di ambedue le necessità porterà con se un doppio vantaggio: da una parte, per i giovani, si legittima il ritorno alla pittura dall'altra, per gli anziani, si vincola i giovani artisti al loro passato, consolidando la loro posizione.

Si ripristina così "una norma di leggibilità del processo delle arti visuali nel Cile secondo il paradigma pittorico, allo stesso tempo che sembra insinuarsi, per la periodicizzazione di questo modello, un certo ritmo generazionale".<sup>342</sup>

Nell'anno 1985, la Galleria Carmen Waugh, apre le sue porte per una mostra nella quale ambedue le generazioni sono presenti: Todos juntos (Tutti Insieme). Questa mostra

<sup>342</sup> P. Oyarzún, *Arte en Chile veinte, treinta años*, Los Ensayistas,. Georgia Series of Hispanic Thought, Georgia, U.S.A., 1998, p. 315

riunì due esponenti del Grupo Signo, Gracia Barros e José Balmes a due del Grupo de los '80, Benmayor e Bororo.

Il suddetto evento è rilevante poiché segnala quanto i due gruppi siano vicini dal punto di vista culturale ed ideologico. Le loro posizioni politiche sono affini, ancorché per il Gruppo del '60, queste si esprimono attraverso la loro opera, per il settore giovane è un compromesso personale che si mantiene al margine della creazione.

In base alle similitudini evidenziate da entrambi i gruppi, si delinea un'alleanza che viene sostenuta dall'opposizione al regime dittatoriale il gruppo dei giovani ritiene che l'opposizione sia però personale e non all' interno della opera o dei procedimenti artistici. Questa modalità di opposizione è diversa dai postulati della generazione del gruppo Signo. Essi sembrano in questo modo anticipare la fisionomia di un futuro governo che si avvalga della concertazione tra partiti di opposizione.

Dopo la caduta del governo autoritario nel 1989 la produzione dei giovani artisti entrerà in una zona "smilitarizzata" ricuperando uno spazio tradizionale "non avanguardistico" e acquistando la consacrazione definitiva nell'ambito ufficiale. Dunque, l'arte della Promoción de los '80, si adatta sia ad uno che all'altro sistema, grazie alle strategie "inoffensive" con cui gli artisti svolgono le loro opere. Si potrebbe dire che essi finiscono per cadere nel conformismo, rendendo validi i timori e le apprensioni che profeticamente avevano espresso gli aderenti al gruppo di Avanzada. Così la Promoción de los '80 si presenta in quel periodo in forme operative che, non solo si muovono in base a una valorizzazione dell'aspetto ornamentale legata al consumo, ma continua ad essere sprovvista di una riflessione intorno alla pittura, asse del suo lavoro.

In questo processo si intravede l'assimilazione dell'individualismo che caratterizzava anche la pratica pittorica degli artisti pittori legati alla Transavanguardia. Si lavorava eludendo qualsiasi specie di subordinazione ideologica - che caratterizzerà i rapporti tra l'uomo ed l'ambiente sociale negli anni successivi nel Cile che diventa sempre di più un paese capitalista.

Una volta spiegata la nascita della tendenza cilena che io concepisco come vicina alla Transavanguardia italiana, cercherò ora di analizzare i rapporti fra i movimenti internazionali e la Generacion de los'80. Abbordare questo tema non è facile, tante sono le opinioni dei critici, degli storici e degli artisti sull'intensità, in termini di influenze, che

ricevette il Gruppo dell'80 dalle tendenze giunte dall'estero.

La dipendenza che le espressioni artistiche cilene hanno con i centri della cultura (Europa e Stati Uniti, è stata ampiamente discussa dagli intellettuali, e con la Promoción de los '80 questo fenomeno non è privo di spunti particolari.

Nel corso di questa ricerca ho trovato diverse affermazioni, certe volte tassative, che sostengono l'assimilazione delle correnti post-avanguardiste da parte dei pittori cileni.

Autori tra cui Nelly Richard e Pablo Oyarzún sostengono che tanto il viaggio del Professore Gonzalo Díaz in Italia, come quello di Sammy Benmayor e Tacla negli Stati Uniti d'America – avvenuti nel 1979 – rappresentano l'incorporazione dell'arte postavanguardistica al lavoro di questi creatori. La lezione della Transavanguardia italiana e quella del neoespressionismo nordamericano sarebbe arrivata in questo modo in Cile.

I fatti segnalati costituiscono per gli autori menzionati dei dati basilari che senza dubbio debbono essere aggiunti alla lista dei fattori che incidono nel lavoro del gruppo.

Inoltre, autori tra cui Milan Ivelic e Gaspar Galáz, aggiungono che gli artisti giovani ebbero accesso a cataloghi e riviste, che arrivavano in Cile e informavano sulle pratiche artistiche centrate sulla pittura, e in cui comparivano nomi di famosi artisti trasvanguardisti e neoespressionisti tra cui Clemente, Chia, Cucchi, Schnabel e Guston rispettivamente. Questa informazione, sempre più ricca, sarebbe stata oggetto di discussione tra i giovani.

Tutte queste affermazioni sono enfaticamente negate dagli artisti coinvolti. La maggior parte della Promoción de los '80, affronta l'argomento con un atteggiamento difensivo che certe volte, è privo di argomentazioni. Questa posizione sembra convalidare l'ossessiva necessità di autoaffermazione che si osserva negli artisti, i quali ribadiscono l'idea di non avere conosciuto le esperienze straniere mentre erano studenti. Affermano che i loro processi produttivi si svilupparono al di fuori delle influenze esterne e che erano alla ricerca della propria identità.

Sebbene sia certo che le condizioni rammentate nella comparsa della Promoción de los '80 siano fondamentali, non è da sottovalutare l'importanza e la veracità dei dati forniti dai citati autori. A modo di verifica del contatto che gli artisti ebbero con le tendenze

internazionali, troviamo la tesi di laurea scritta da Samy Benmayor nel 1982. Con il titolo di El Renacimiento de la Pintura o la Pintura del Renacimiento (Il Rinascimento della Pittura o la Pittura del Rinascimento); questo lavoro espone in quasi tutta la sua estensione, le teorie proposte da Achille Bonito Oliva, conosciuto già allora come critico promotore della transavanguardia italiana. Allo stesso modo troviamo direttamente delle opere realizzate da questi artisti negli anni '82 e '83, che presentano una raffigurazione simile a quella degli artisti italiani.

Il fenomeno però non nasce da una condotta solo mimetica, poiché gli artisti della Promoción avevano iniziato a dipingere con le caratteristiche descritte in precedenza, a partire già dalla loro entrata all'Università. Bisogna ricordare che la pratica del dipinto si inserisce a partire della formazione accademica ricevuta dai giovani -in termini del discorso egemonico- quale frutto delle cause i cui corrispettivi effetti sono già stati accennati nel capitolo precedente. La comparsa di tendenze tra cui la transavanguardia italiana, il neoespressionismo tedesco, ed il graffiti nordamericano, che si sviluppavano parallelamente all'estero, le serviranno per confermare la sua proposta. In questo modo la produzione dei giovani artisti cileni trovò un suo parallelo artistico. Nel momento in cui gli artisti cileni si approssimarono alle pratiche internazionali incorporarono poco a poco elementi da codeste proposte.

Comunque queste condizioni spingeranno in breve tempo la critica specializzata a qualificare come "arte di transavanguardia" tutto ciò che nasce dall'immaginazione del gruppo di pittori della Generacion de los 80'.

Gli scritti che si riferiscono alla categorizzazione di alcuni esponenti del gruppo, sono stati essenzialmente opera del critico Waldemar Sommer, il quale attraverso la sezione Artes y Letras (Arti e Lettere) del giornale "El Mercurio", utilizzò i termini di transavanguardia e di neoespressionismo per il lavoro dei pittori cileni. Questa affermazione si trova in due articoli che chiariscono l'utilizzazione di quei termini e di cui cito due passi:

"La corrente transavanguardista, lascia sentire la suo eco in Cile, adattata, senza dubbio, alla sensibilità propria degli artisti nazionali. In questo modo due pittori molto conosciuti hanno incorporato suggerimenti neoespressionisti al proprio linguaggio con risultati interessanti; si tratta di Gonzalo Díaz e Carlos Maturana. Anche l'opera di Samy

Benmayor e Jorge Tacla si nutre nel "nuovissimo movimento". 343

"Il neoespressionismo o transavanguardia è un rinnovamento pittorico che ha generato nel Cile cultori importanti sia in qualità che in quantità, [...] esponenti attivi di questo mese d'Agosto.. Il neoespressionismo viene incarnato[...] con grande forza dalla personalità di Samy Benmayor" <sup>344</sup>.

Sebbene si possa considerare corretta l'utilizzazione di espressioni quali "Suggerimenti neoespressionisti, o echi della transavanguardia" per fare riferimento all'opera dei creatori cileni, si deve prendere in considerazione la difficoltà che questo comporta quando si tratta di stabilire la loro presenza nei diversi lavori di ciascun artista. È quindi necessario ripercorrere l'origine di queste tendenze, per chiarire quali somiglianze hanno con la scena locale e quali elementi sono stati colti come stimolo produttivo

I primi legami si ricavano dalla nozione del discredito delle avanguardie, che in Europa era stato tema di analisi tra gli intellettuali. Di fronte alla caduta dell'illusione del progresso e dopo una corsa ininterrotta di rotture e di "rivoluzioni", riprese forza in Europa la visione retrospettiva, l'intenzione di restaurare l'equilibrio tra tradizione e innovazione. L'arte viene considerata non tanto in funzione di un futuro più o meno prossimo, ma in base al suo presente. Si privilegia la specificità delle discipline, assegnando loro un valore intrinseco, e la libertà nell'uso di qualunque stile. Queste premesse -in opposizione a quanto accade in Cile- sono il frutto di un dibattito culturale che spinge importanti critici a prendere parte alla creazione di una base teorica capace di sostenere le nuove tendenze. In Cile la riflessione è priva di strumenti idonei a mettere in discussione le problematiche artistiche; essa è legata a concetti "presi in prestito", e la risposta a queste problematiche, lontane dai centri di elaborazione dei discorsi, non si dà negli stessi termini. Nasce sotto condizioni proprie e adottando una ingenuità che comunque le permette, ma solo a posteriori, di collocare la sua impronta entro le tendenze internazionali, confermando il dominio di una comune sensibilità riguardo all'epoca che le porta ad esprimersi in maniera similare.

La connessione delle tendenze internazionali, ed in particolare della Transavanguardia, con quella cilena, si propone in termini soprattutto formali: entrambe

<sup>343</sup> W. Sommer, Neoexpresionismo, ¿Super estrella del arte actual? (Neoespressionismo, Superstar dell'arte attuale?), "El Mercurio", Maggio 1984, p.39

<sup>344</sup> W Sommer, Tres pintores y la transvanguardia (Tre pittori e la transavanguardia), "El Mercurio", Agosto 1986, p.35

esprimono un repertorio quasi inesauribile di vigorose immagini nelle quali sembra che l'artista plasmi la sua destrezza, con l'intenzione di annullare il codice abituale del dipinto "corretto".

La transavanguardia italiana coincide con la Promocion de los '80 nella già citata capacità di essere eclettici: passando da un evidente conformismo quale frutto del riflusso -si accetta infatti il mercantilismo ed il commercio dell'arte- alla liberazione sfrenata verso ogni fonte di piacere, tra cui il semplice piacere di dipingere.

Tecnicamente poi le tendenze cilene e quella italiana, ma anche la tedesca e americana del nord, si corrispondono nella pluralità di risorse espressive: tessiture discordanti, colori vibranti, linee incompiute, pennellate veloci e grandi formati. Queste caratteristiche si uniscono alla forte componente individualistica, in cui la solitudine, la nostalgia ed una tendenza alla monumentalità degli elementi del paesaggio rimandano ad una tradizione letteraria ed artistica fortemente nazionale, ma non nel caso cileno.

Quest'ultima caratteristica costituisce la differenza fondamentale tra la tendenza cilena e quelle europee. L'intenzione di restaurare una visione retrospettiva da parte dei movimenti nati in Europa, ha favorito la riconsiderazione di un passato che le è proprio. Sia la transavanguardia italiana che il neoespressionismo tedesco recuperano il frammento e la citazione, volgendosi alla loro memoria storica. La prima affronta temi del divenire artistico che compongono la propria antologia museografica (Manierismo, Barocco, Futurismo e Pittura Metafisica), richiamando manifestazioni che compongono una sequenza entro la quale ci si muove senza adottare nessuna filiazione predeterminata. D'altra parte, i pittori tedeschi recuperano una visione dell'arte strettamente legata alle fonti della loro tradizione culturale: una percezione del mondo segnata dal romanticismo e dall'espressionismo di inizi secolo.

Nell'atto di usare la memoria come citazione, gli autori cileni volgono lo sguardo verso i centri europei, impadronendosi di una storia usurpata, e trascurando in questo modo la propria eredità latinoamericana. Non ci sono residui dell'arte latinoamericana, non si evidenziano espressioni di una estetica endogena. La ricerca di un riferimento alle tendenze europee è una costante distintiva nella creazione del loro immaginario pittorico. Questa continuità risulta interrotta, a poco a poco, dall'integrazione di ciò che riguarda la cultura dei mass media. Gli artisti cileni fanno diventare quest'ultima un punto di riferimento, per cogliere delle immagini che caratterizzano detta cultura. L'utilizzazione dei comics, dei graffiti, del cinema di Hollywood, della televisione, e dei messaggi

pubblicitari li avvicinano ad analoghi fenomeni nordamericani.

Sia gli artisti nordamericani che i pittori della Promoción de los '80, condividono la precarietà di una tradizione che è priva di un bagaglio culturale dato dai secoli nel divenire storico. Questa precarietà è ancora più palese nel Cile quando si riconosce che la cultura di massa è propria di un modello generato nel Nord America. Questo fatto mette allo scoperto, ancora una volta, la tendenza dei pittori cileni a rifugiarsi in schemi estranei, per nutrirsene e per arricchire in questo modo il linguaggio delle loro opere.

In sintesi, si potrebbe dire che i pittori della Promoción de los '80, condizionati dalla loro formazione accademica e dalle contingenze della scena locale, canalizzano le loro inquietudini verso il recupero del supporto tradizionale, ovvero mediante la ripresa della pratica della pittura. Quando entrano nella corrente internazionale loro parallela, ne prendono degli elementi e ne nutrono i loro immaginari per riuscire in questo modo ad arricchire una memoria frantumata che si manifesta nella precarietà. Le impronte delle tendenze estere affini, si muovono principalmente entro il "come riuscire ad esprimere" le diverse tematiche, e questa mobilità conferisce loro una caratteristica comune: un nomadismo nell'uso degli stili che impedisce di riuscire a classificarli sotto categorie già prestabilite. Un nomadismo dunque, in un certo senso ancora più radicale di quello dei transavanguardisti europei e nordamericani in quanto rivolto a modelli estranei.

### 6.3 Due esempi dell'irruzione pittorica degli anni '80 in Cile: Sammy Benmayor e Carlos Maturana (Bororo)

Con l'obiettivo di illustrare la concomitanza dei modelli espressivi appartenenti agli artisti italiani, sono stati scelti due pittori che sicuramente sono diventati i personaggi più rilevanti della Promoción de los '80.

Samy Benmayor e Carlos Maturana (Bororo) hanno mantenuto nel tempo una presenza costante negli interessi della opinione pubblica. Mediante mostre, interviste e partecipazioni a diversi eventi, questi artisti hanno attirato l'interesse sia dei critici e giornalisti che del pubblico in generale. Sono diventanti come le tre "C" a New York in suolo cileno.

C'è da segnalare che nonostante gli altri esponenti della Promoción non siano privi di capacità nel costituire delle personalità riconosciute, tuttavia il potere di richiamo racchiuso nelle personalità di Bororo e Benmayor attira, in un primo momento, l'interesse in maniera spontanea, conferendo loro il ruolo di rappresentanti della Generación con tutte le particolarità che essa possiede.

Secondo le parole degli artisti stessi, è all'interno della Facoltà di Belle Arti che entrambi realizzano il consolidamento del loro lavoro. Essi sentivano una speciale predilezione per i laboratori di Pittura, posto in cui trascorrevano gran parte del loro tempo con l'intenzione di assorbire tutte le conoscenze inerenti alla disciplina. Tuttavia non rinnegavano la lezione impartita dagli accademici sul piano teorico, ma secondo i due artisti questa era così poco attuale che, alla fine degli studi, hanno trovato un vuoto palese rispetto ai contenuti artistici a cui erano interessati. Trascrivo qui le loro testimonianze.

"Io ho sentito che siamo usciti zoppi dall'Università, siamo usciti con una tara molto grave, soltanto nel quarto anno di studio nella Facoltà ho saputo chi era Marcel Duchamp... l'Università oltre a non insegnare le tendenze dell'arte mondiale addirittura non insegna niente" 345.

"Tutto si concentra incredibilmente nel laboratorio di pittura con il professore Cesar Opazo (..) non potevo sbagliarmi, dovevo trasformarmi contro vento e marea in un

<sup>345</sup> Samy Benmayor, "Cauce", Settembre 1984, pag. 17

pittore"346.

In merito all'ambito artistico, dominato dalla Escena de Avanzada nei loro anni da studenti, entrambi gli artisti si schierarono fra gli oppositori di questo gruppo, mantenendo solo dei rapporti interpersonali legati al sentire anti repressivo del momento.

Essi hanno dunque mantenuto saldo il loro proposito di fondo e accuratamente coltivato il piacere di presentarsi quali pittori, come scrive Benmayor:.

"Per me l'arte è al di sopra delle piccolezze contingenti. L'arte non può né deve compromettersi con nessuna dottrina. Piuttosto è un suo dovere, quello di influire nella libertà dell'uomo"<sup>347</sup>

Di fronte alla pretesa fortemente intellettuale proposta in quegli anni dagli artisti d'avanguardia, Carlos Maturana e Samy Benmayor s'innalzano quali due figure con delle personalità estroverse, d'aspetto appariscente, con un enfatico senso dell'umorismo e dell' ironia, che lascia intravedere una forte carica emotiva. Queste caratteristiche proprie della giovinezza, provocano un'identificazione che si estende ad un'intera generazione. Questa trova sia nella persona di questi artisti che nelle loro opere, la naturalità e il carisma che da molto tempo non percepiva nell'ambito delle arti visuali, anche qui viene in mente il clima newyorkese di quegli anni come è descritto da Brook Adams.

Durante lo svolgimento della loro attività, entrambi i pittori, oltre a costituirsi quali veri personaggi della scena artistica hanno, pian piano, costruito un forte rapporto d'amicizia.

"Con Bororo abbiamo una enorme affinità. Col passare del tempo siamo diventati grandi amici a livello molto profondo. Siamo compagni di strada. Abbiamo condiviso tante cose, ma soprattutto, il rapporto col lavoro, la passione per la pittura e il senso dell'umorismo". 348

<sup>346</sup> Carlos Maturana, *De mi Pintura* - Della mia Pittura, Tesi di Laurea, Università del Cile, 1979

<sup>347</sup> Samy Benmayor, *Desdibujo: lucha contra los prejuicios* - "Scarabocchio: lotta contro i pregiudizi", "Qué Pasa", Agosto 1986, pp.34-35

<sup>348</sup> S. Benmayor, *La Alegría de Existir y de Pintar (La Gioia di Esistere e di Dipingere*), "El Mercurio", Novembre 1996, s.p

Questo rapporto li conferma soprattutto come una coppia che condivide viaggi e anche elementi dell'immaginario adottato da entrambi, e questo determina il fatto che essi siano scambiati spesso dallo spettatore abituato alla somiglianza delle loro opere.

In un'intervista fatta dalla rivista "Análisis" (Analisi) (Dicembre 1987) a proposito della loro mostra nella Galleria Carmen Waugh, "Tuco e Tico" (Benmayor e Bororo) rendono oMaggio a Roberto Sebastian Matta, e dichiarano che non cercano di creare alcuna scuola e che hanno soltanto in comune il modo di dipingere, di concepire l'arte e il significato spontaneo e umoristico delle opere.

"Siamo distanti, ma stiamo lavorando sulle stesse cose", dice Bororo, e Benmayor risponde: "È un momento nel quale tutti quanti sono al lavoro, e ciò che ci unisce Maggiormente quali pittori è l'amore per la pittura. C'è un'attività che va molto più in là della stessa riflessione intorno al mestiere"<sup>349</sup>.

Essere pittore per questi artisti, significa dedicarsi al loro lavoro con una passione irrinunciabile. È una necessità vitale che li colma di soddisfazione. Il significato del dipingere è giustificato col fatto di mostrare il loro lavoro: "La pittura è una scrittura, trasmette qualcosa e bisogna dirlo agli altri. Perciò eseguiamo delle mostre e mentre più ne facciamo, meglio è".

Sia Bororo sia Benmayor si definiscono impulsivi, passionali. Dichiarano che il modo di alzare il pennello diventa un gesto fisico. Dipingono con vigore per difendere la pittura in quanto linguaggio proprio. "Può darsi che i nostri dipinti siano aggressivi, così dicono, ma tutta l'arte valida nasce con questa caratteristica".<sup>350</sup>

Sulla base di quest'atteggiamento di fronte all'arte, i due artisti iniziano una specie di crociata pittorica che suscita critiche per la "gratuità" del loro lavoro, e per l'insistente ricerca del riconoscimento. Riconoscimento confermato dall'adesione da loro perseguita ad una sovraesposizione nel circuito, sorretta dai mass media e dalla loro forte presenza sul mercato dell'arte. Come era capitato con Chia e Clemente sembrerebbe che il protagonismo di questi pittori in un primo momento sia stato segnato dalla accattivante presenza giovanile e dall'atteggiamento individuale e passionale in ribellione nei confronti del movimento concettuale, in questo caso dell'Avanzada, e sia scivolato poi verso un

<sup>349</sup> C. Maturana detto Bororo, Op.cit.s.p

<sup>350</sup> Ivi, p. 38

successo commerciale, in un momento in cui il mercato richiedeva pittura.

In Cile il crescente sviluppo del mercato artistico nazionale e l'incremento dei valori della pittura negli indici commerciali, ha motivato la gestione professionale di un personaggio importantissimo nel boom economico di entrambi i pittori: Susana Mancilla, economista e moglie di Benmayor, sicuramente colei che ha gestito l'ingresso di Bororo e di Benmayor nel mondo del commercio dell'arte in relazione alla crescente domanda che ha riguardato le loro opere nel corso del tempo.

E' lei che ha assunto la gestione del mercato e della promozione di questi pittori -ai quali si sommano Matías Pinto e Pablo Domínguez- adoperando a questo scopo tutte le strategie proprie del marketing e utilizzando il proprio criterio per stabilire le quattro variabili economiche che comporta questa disciplina (Prodotto - Prezzo - Piazza - Promozione).

C'è da segnalare che il prodotto in se è costituito dagli artisti stessi, non dalle loro opere. In questo modo sia Bororo sia Benmayor diventano, in termini di marketing, delle marche "registrate" suscettibili di essere scambiate ad alti prezzi collocandosi in questo modo nell'ambito degli investimenti redditizi. Metto in rilievo questi aspetti in quanto la discussione sul rapporto col mercato attraversa tutta la vicenda della Transavanguardia italiana che ha riscosso per primo il grande successo di vendite in Italia e nel centro nevralgico dell'arte occidentale, New York.

La pubblicità, d'altronde, ha svolto un ruolo fondamentale nella gestione di questa "azienda artistica". A questo scopo si sono sviluppate operazioni diversificate, tra cui i rapporti diretti con le aziende, sponsorizzazioni e la visibilità nei giornali di vasta circolazione

La presenza degli artisti nella promozione delle aziende ha stabilito un certo rapporto che si potrebbe definire simbiotico, poiché inaugura la diffusione sia di uno sia dell'altro "marchio commerciale". C'è da ricordare la pubblicità che hanno fatto sia Benmayor sia Bororo per Fiorucci nel 1987, nella quale entrambi i pittori partecipano alla creazione di manifesti stampando su di essi i loro nomi. Nello stesso modo partecipano con la C.C.U. (Compañia Cerveceria Unida – Consorzio di Birrerie Riunite) nella promozione del suo prodotto birra, Cristal (1990).

La pubblicità fatta agli artisti è pensata ed elaborata come se codesti fossero un

prodotto. Questo fattore comporta la costruzione di un'immagine pubblica attraente, moderna e suggestiva che attira l'interesse dei consumatori ed instaura il protagonistico successo degli artisti. Ed è quello che è capitato con Clemente e Chia soprattutto. In questo modo, le caratteristiche personali che gli artisti presentano agli inizi sono state utilizzate, mantenute ed esaltate, a profitto di questi obiettivi.

La scelta volontaria della meccanica descritta -realizzata da parte di questi artistis'inserisce nel pragmatismo che caratterizza il mondo contemporaneo. L'insediamento
del mercato come principio regolatore degli scambi sociali trasforma queste formule in
soluzioni percorribili, contribuendo inoltre ad indirizzare una determinata produzione
artistica -in questo caso quella di Bororo e Benmayor- verso l'avidità di una fascia sociale
elevata.

Il moderno mecenatismo artistico non condiziona più la sua sponsorizzazione sulla base di criteri politici. In questo modo, il considerare la cultura come un bene di scambio fa che le frontiere ideologiche siano scavalcate tramite diverse corporazioni culturali private, mentre l'attività dei pittori si colloca in una posizione intermedia e neutrale.

La rilevanza che Bororo e Benmayor acquisirono, grazie ai fattori che sono stati citati, facilita la loro partecipazione attiva nella rete espositiva e in quella della promozione delle arti visuali. Queste reti avevano l'imperioso bisogno della presenza di artisti che potessero adattarsi alle loro necessità, in modo di dare vigore alla scena degli anni '80.

All'inizio la novità contenuta nelle loro opere- lontane dal concetto tradizionale di "corretto dipinto"- colpì a causa della sua caotica esecuzione. Tuttavia, l'apparente ingenuità dei loro messaggi e la facile comunicazione che si stabilisce in termini di percezione da parte dello spettatore, agevolò l'assimilazione della loro produzione nelle diverse correnti di pensiero imperanti nel paese.

Nel recuperare la pittura, il suo valore in quanto disciplina tradizionale delle arti visuali, questi artisti riprendono soltanto il supporto, non prendendo in considerazione l'impronta accademica e senza stabilire innovazioni semiologiche, collocandosi in questo modo in una posizione di conveniente imparzialità anche per quanto riguarda l'aspetto pittorico.

D'altra parte, l'autonomia di fronte all'aspetto ideologico, ha permesso loro di rappresentare una terza opzione, un settore intermedio, tra la tradizione e l'innovazione, tra il conservatorismo e il liberalismo, tra la destra e la sinistra, tra l'autoritarismo e la dissidenza. Queste caratteristiche conferiscono loro una capacità camaleontica che permette di muoversi entro diversi ambienti e sistemi.

Durante gli anni '80, Bororo e Benmayor parteciparono in innumerevoli eventi organizzati sia da sostenitori che da oppositori al regime militare. Tra i primi possiamo ricordare i bandi e borse ottenute attraverso degli enti di governo e delle banche, tra cui la Corporación de Amigos dell'Arte (Corporazione degli Amici dell'Arte) grazie alla quale Bororo e Benmayor ottengono una borsa negli anni 1981 e 1982 rispettivamente; la Municipalità di Valparaiso che organiza La Biennale dell'anno 1985, nella quale Bororo ottenne il primo posto con la sua opera Il Califont (La Caldaia) e Benmayor una menzione onorevole; L'AFP Summa, che nel 1983 organizza un concorso chiamato El Arbol en la Pintura Chilena (L'albero nella Pittura Cilena), nel quale Bororo vince il primo posto con la sua opera Paisaje con Arboles (Paesaggio con Alberi).

L'Azienda Winter organizzò nel 1987 un concorso che fu vinto da Benmayor con menzione onorevole. La Banca Security Pacific, nel 1988 riunisce 21 artisti in un concorso nel quale Bororo vinse il primo premio con la sua opera Centro de Santiago (Centro di Santiago).

Quale prova dell'interazione ideologica nella quale si mossero questi artisti, basti citare la loro partecipazione nel 1987 all'Incontro bi-nazionale organizzato dall'Ambasciata di Spagna dal titolo Chile Vive (Cile vive), inteso a rappresentare la cultura che è sopravvissuta al regime militare.

Ormai stabilito il nuovo sistema democratico, entrambi gli artisti portano questa nuova fisionomia cilena all'Expo Siviglia dell'anno '92. Quest'evento li inserisce nel panorama ufficiale della cultura attuale.

Di conseguenza, questi artisti nel corso delle loro carriere, hanno mantenuto una presenza costante entro i più diversi eventi espositivi. Non si pretende di giudicare eticamente i loro comportamenti. L'intenzione è piuttosto quella di cogliere un eventuale nesso fra la loro pratica artistica e il loro rapporto con le diverse contingenze storicopolitiche.

Converrà però ritornare ad analisi più strettamente estetiche per individuare una possibile

appartenenza dei due alla "Internazionale transavanguardista" di cui abbiamo visto nascita e crescita nel capitolo secondo.

La produzione di questi pittori s'inserisce certamente in un processo di recupero del medium pittorico al quale trasferiscono caratteristiche della loro personalità. È un arte irriverente, esuberante, talora aggressiva, che privilegia il gusto per il libero uso del colore e per la figurazione iconica.

L'abbandono delle abituali regole artistiche e, in primo posto di quelle avanguardistiche, provoca che il loro lavoro manchi di sistematizzazione, e ciò si traduce nell'uso di strumenti stilistici apparentemente incompatibili, che danno l'impressione di un negligente miscuglio di stili. Quest'eclettica caratteristica nasce dalla volontà di un ego artistico che irrompe in modo ipertrofico, esibizionista, narcisista ed esaltato.

L'affermazione dell'individualità creatrice, quale patrimonio dell'artista, denota anche un predominio della soggettività. Ciascun artista crea, in un certo modo, le proprie regole e i suoi propri meccanismi nell'esecuzione dell'opera. Di conseguenza, il gesto e la manualità diventano dei mezzi validi per esprimere le loro interiorità.

Quest'impostazione volontaristica della pittura, quale spazio che offre diverse possibilità di esprimere l'aspetto individuale, implica lavorare in funzione del gesto. La suddetta operazione artistica comporta l'abbattimento delle premesse programmatiche in favore di un nuovo spazio di esplorazione gestuale. In questo modo, compare una pittura che si allaccia compulsivamente alla ricerca dell'essenza della pittura stessa, debilitando l'idea di una realtà concreta e presupponendo che ciò significhi l'addentrarsi in una serie continua e infinita di eventi pittorici. Il citato evento segna la nascita dell'amorfismo, dello sgorbio, della raffigurazione frammentata e sconnessa, tutte qualità pittoriche che determinano un nuovo marchio di soggettività autoreferente.

Questo modo di affrontare l'arte, nasce, certe volte, da un'azione automatica e immediata che si traduce nella macchia, lo spruzzo e gli schizzi incompiuti ed imprecisi, che portano all'ingresso in un universo istintivo e viscerale.

Nell'opera di Samy Benmayor El nacimiento de Adán (La Nascita di Adamo), si osserva la presenza di questi presupposti. Con violenti tratti neri che incorniciano,

arbitrariamente, esplosioni di colori vibranti, il pittore intuisce il caos dell'origine, in cui le forze dionisiache interagiscono con l'apparizione dell'essere creato dalla divinità. E qui siamo ancora una volta in presenza di tendenze proprie alle procedure transavanguardiste.

Quest'allusione alla misticità, è talvolta rappresentata dal titolo dato al dipinto. La Pasión Mística (La Passione Mistica), evidenzia quest'aspetto. Nell'opera, Benmayor presenta una singolare visione in cui la sporcizia della miscela cromatica accoglie elementi figurativi di strana provenienza. Sembra che ci fosse l'intenzione di armonizzare un cosmo confuso, che emerge dai confini della sua interiorità.

Da quanto si vede, il pittore crea un dialogo tra immagini e parole, concretizzato mediante il pulsare di una raffigurazione sfrenata e catartica. Così accade in Telémaco encuentra a su Padre (Telemaco incontra suo Padre), opera presentata alla mostra L'Odisea (L'Odissea) nell'anno 1988. In essa si plasma la trama di un poema epico in cui l'assenza paterna ci rimanda alla storia dello stesso Benmayor. Il riferimento a vicende della sua biografia si avverte in questa tragedia greca. Il giovane artista, orfano di padre dall'età di due anni, esorcizza la sua nostalgia attraverso la ricerca che Telemaco intraprende nel mito omerico. Nel recuperare la tradizione mitologica mediante un tartagliato linguaggio infantile, o trasgredendo gli schemi e l'arcaismo del disegno, o mediante colonne dissestate, o macchie sincopate e brusche pennellate, il pittore porta in un mondo interiore manifestandolo con un linguaggio che si automatizza associandosi con una regressione delirante. È la scoperta di un'altra realtà, quella del sogno e della magia, quella del subconscio.

Le citate condizioni, mostrano un linguaggio delle immagini prese dalla psiche, che invita ad accedere alle significazioni attraverso una lettura psicoanalitica. Questa disciplina ci permette di capire molte delle produzioni realizzate da Benmayor e da Bororo. Dall'esecuzione all'iconografia, gli impulsi, le azioni fallite, il "ciò" e l' "io", si presentano in diverse dimensioni, strutturando un campo semantico che, sicuramente può essere analizzato sotto questo prisma.

In Amanecer en Santiago (L'Alba a Santiago), Benmayor riflette su un momento della sua infanzia, ritraendo, secondo le sue parole, il palazzo in Via Amunátegui nel quale è vissuto da bambino. Il tetto a terrazza è un'immagine centrale nella sua pittura, e lui confessa: "È sicuramente il luogo geografico più importante per me, perché richiama il luogo dove sono nato e anche quel mondo associato all'infanzia retto da permessi e da

proibizioni. È il luogo dei sogni, di principesse e di demoni"<sup>351</sup>. Sotto lo sguardo infantile, libero di pregiudizi, dipinge la sua casa, un albero che simboleggia il padre –anche secondo l'interpretazione freudiana- e una figura femminile, di misura più grande del soggetto che la saluta, vincolata sicuramente al materno visto lo stretto legame che univa il figlio con sua madre. Come si può apprezzare, l'"Io" irrompe in quest'opera riprendendo ricordi ed esperienze che sorgeranno spesso in altre produzioni dell'artista. Nella stessa maniera, l'incosciente irrompe attraverso un sublimato sforzo nelle trasgressioni gestuali. Questo rapporto con la passione e gli impulsi che intervengono nell'automatismo del gesto, si vede confermata nell'opera di Bororo. Anche lui insiste in una creazione in cui le dense macchie si liberano, spinte da un atto di spontanea volontà -a volte ironica- immanente nella sua pittoricità costituita di schizzi.

In Bororo, la tendenza tematica a sviluppare un'architettura ingenua -quale spontanea spazialità del territorio fisico- spinge la composizione ad una sovrapposizione di primi piani.

In effetti, è un'architettura ironica, in cui la funzione dello schizzo e del disegno suggeriscono la frammentazione dello spazio, moltiplicando le densità della sua prospettiva. Così avviene nell'opera Down Town, Santiago. In quest'opera, l'inconscio spaziale riformula l'idea di prospettiva e di profondità, distribuendo così la sovrapposizione degli oggetti. Il paesaggio urbano emerge come una costante nel lavoro di Bororo, dovuto all'importanza che acquista l'ambiente fisico a lui circostante. I palazzi e le edificazioni evocano centri in cui s'intreccia la vita quotidiana con immagini create in base alla vita di strada nelle grandi metropoli. Quindi sorgono simboli provenienti dalla città quale protettrice di una cultura legata alla forte influenza dei mass media.

Nell'immaginazione del pittore convivono innumerevoli personaggi tratti dai fumetti, con i quali sviluppa una raffigurazione basata sulle icone infantili e giovanili proprie dell'animazione dei fumetti e televisiva.

Quest'acerbo elemento personale si compenetra con una tendenza narrativa verso l'aspetto popolare-urbano, appoggiandosi a questo scopo ai "graffiti" e ai comics. Quest'espressione di ciò che riguarda "la vita di strada" - della quale Benmayor è anche partecipe, - rivendica il messaggio alienante della cultura di massa.

<sup>351</sup> C. Ortúzar, *Intervista a Bororo: Mi Pintura tiene que Ser como Es* (La mia Pittura deve Essere come È), "El Mercurio", Maggio 1986, pp. 60-61

La configurazione delle città in quanto luoghi in cui non c'è posto per spazi disabitati e nei quali s'intreccia ogni forma immaginabile, è funzionale a Bororo nel suo affanno di sovrapporre immagini. Così si evidenzia in Ciudad Dormida (Città Addormentata), in cui la composizione sembra abbia anche una struttura ellittica. Il pittore riesce a ricreare delle città circondate dal vortice della quotidianità, benché in mezzo ad esse, si manifestino con un ruolo protagonico le figure ed i personaggi più insoliti, tra cui, Un Dragón Chiflado (Un Drago Svitato)

La necessità di fare un'arte che possa ripristinare la capacità del piacere, porta quest'artista a raccogliere, come in Benmayor, cattive esperienze dell'infanzia. Si fondono così il gioco e l'evasione in un mestiere che entrambi gli artisti hanno qualificato -in termini colloquiali- come divertente.

Nell'opera di Bororo, è sempre palese questa tendenza infantilistica, che indaga nel piacere dell'"impaccio" -nato dalle proprie limitazioni tecniche- quale fondamento del suo lavoro e gli permette un continuo gioco di raffigurazioni fantastiche. Esse sono abilmente proposte tramite ciò che riguarda le "azione fallite", che frequentemente fungono da detonanti della messa in moto che struttura le sue rappresentazioni. In esse c'è molto dei primitivi, i quali imprimevano il loro linguaggio nelle caverne, disegnando le loro esperienze. "Lavoro col disordine, la macchia, l'impaccio, il gesto per caso".

"..Mi piace la primitività, dalla mia caverna eseguo dipinti che assomigliano alla pittura rupestre, uno sfogo di libertà.. "352 "Tutto quello che è allucinante fa parte della mia fantasia, quello che è ludico mi alimenta costantemente per continuare a dipingere". 353

Si percepisce mediante l'associazione figurativa, una chiara tendenza ad appropriarsi dell'aspetto ludico quale premessa sostentatrice degli elementi compositivi. In questa maniera interagiscono ogni specie di sinuosità, piani, arabeschi, macchie e grafie, creando un circo immaginario in cui gli elementi fortuiti acquistano senso nel momento nel quale ci s'introduce nel ritmo pittorico.

Benché l'opera di questi artisti sorga da motivazioni consapevoli o inconsapevoli, l'atto pittorico a momenti, raggiunge una dimensione edonistica. Secondo Benmayor

<sup>352</sup> A. Foxley, Viva el desorden (Evviva il disordine), "Hoy", 15 Settembre 1985, s.p

<sup>353</sup> C. Larraín, *Bororo: Un cósmico juguetón (Bororo: Un cosmico giocherellone*), "El Mercurio", 29 Settembre 1985, p.67

questo sfogo porta con sé il riso, le urla, la freschezza, gli orrori, la sfacciataggine e l'ironia. Unito alla tendenza di giocare col superfluo si osserva, a momenti, un cinismo penetrante ed una posizione di vita apparentemente anarchista, che si esterna in atteggiamenti ironici che arrivano perfino al completo sarcasmo.

Le caratteristiche commentate si uniscono alla maliziosità, ovvero un acido lirismo che non scarta degli indizi di violenza. Benché il pittore condivida l'aspetto umoristico, tuttavia il suo è speranzoso; addirittura ne risulta un umorismo raro, che oltre a satirizzare le ossessioni negative del proprio tempo, ha anche la virtù di ridere di sé stesso.

Nella sua opera Gato mirando la Carnicería - Gatto che guarda la Macelleria-, esposta in Chile Vive (Cile Vive (1987 il solo titolo –"macelleria"- sembra un'allusione ironica al regime militare, giacché compare una sensazione d'impotenza, di scarsità ed un gatto famelico che non riesce a saziare la sua fame. Si potrebbe interpretare l'inconscia percezione di un mondo avverso che si manifesta nell'opera del pittore benché lui non voglia razionalmente utilizzare messaggi contestatari né sociali. Tuttavia, si deve riconoscere che quest'interpretazione dipende dall'osservatore, visto che, in termini generali, Benmayor segnala che adopera l'umorismo in cose che potrebbero sembrare assai crudeli ma che in fondo cercano soltanto di essere divertenti.

Come vediamo, la maggior parte del carattere contenuto nelle opere di questi pittori è il frutto delle loro singolari personalità. Perciò si trovano simboli racchiusi nelle loro opere, provenienti dall'amicizia che lega entrambi i pittori. A questo scopo utilizzano l'umorismo -forse l'elemento più commentato in entrambicondizione che sembra incorporata, nuovamente, nelle riferite animazioni.

Nell'opera Retrato de mi amigo Bororo - Ritratto del mio amico Bororo-, Benmayor dimostra una stretta conoscenza di Maturana nel riprodurlo mediante simboli che caratterizzano la sua personalità (*El Dragón Chiflado* - Il Drago Svitato), (*El Pájaro Loco* - L'Uccello Pazzo). In quest'opera, la caricatura deforma l'aspetto esteriore conosciuto e accentua in estremo il punto in cui l'artista vuole la massima attenzione dello spettatore. La parodia, il travestimento, la caricatura, sono legittimi quanto gli strumenti artistici abituali e spesso esprimono di più che il modesto desiderio di scatenare una risata liberatrice. In questo senso sono gli strumenti pittorici dell'ironia. E qui abbiamo un altro punto in comune con tutti gli artisti che Bonito Oliva menziona come transavanguardisti.

Ogni elemento è utilizzato in cerca della riconferma di loro stessi. È per questo che Bororo fa un autoritratto in maniera burlesca a modo di un Pájaro Loco - "Woody Woodspeaker"- vedendo se stesso come un buffone e adoperando questa caratteristica per presentarsi davanti alla società. Questa posizione esalta un'altra volta l'"Io" -sia di Maturana che di Benmayor- quale sostrato dell'opera.

D'altra parte, la vita quotidiana, sempre tinta dalle impronte del subconscio e dalle memorie dell'infanzia, circola nelle opere dei nostri artisti con diverse enfasi. In Benmayor questo tema è messo al servizio del diritto che ha l'artista di "fare ciò che ama", pertanto preferisce sviluppare le sue tendenze verso la misticità. Bororo invece, si dedica alla ricerca di forme che esprimano un tempo e uno spazio fisico, centrato in un luogo emotivo che s'intreccia col domestico. *El Califont* - La Caldaia-, disegno su carta, dipinto con pennarelli ed acrilico, fa parte del vivere quotidiano. "Stavo eseguendo il ritratto della cucina di casa mia, con tutto quello che c'è in quel posto, poi sono entrato in bagno, ho visto la caldaia celeste fulminante e mi è venuto in mente che dovevo disegnarla" In questo groviglio di linee, il pittore accosta forme che si muovono nell'intimità della casa. La lavapiatti, le stoviglie, le tazze, le chiavi e la bombola del gas rimandano a scene della convivenza quotidiana.

L'opera *La Cazuela* (Piatto tipico cileno) colpì positivamente l'ambito artistico per la sua allusione ad un "simbolo patrio" del quotidiano. Siamo di fronte a quelle spinte al recupero di peculiarità antropologiche sostenute dalle teorie della transavanguardia e certamente impensabili nell'ambito di un'arte concettuale. Nemesio Antúnez pittore e grande promotore delle arti in Cile, scrisse a Bororo "con la tua Cazuela hai fatto un gran quadro. In tanti abbiamo dipinto un piatto di minestra ma la tua Cazuela va oltre: è un mappamondo, e il granturco è un continente, il pomodoro, l'aglio, la cipolla, sono un arcipelago.."<sup>355</sup> .Questo "stufato nerudiano" che invita al piacere cromatico, così proprio della pietanza tipica cilena, è uno sguardo alle cose nostrane, che tuttavia non è così ricorrente come la tendenza che Benmayor e Bororo mostrano nel collegarsi a manifestazioni artistiche d'origine ed epoche diverse. Anche se troviamo nell'opera di entrambi i pittori richiami a diversi stili e tendenze, essi volontariamente non aderiscono a nessuna di esse. Il cosiddetto eclettismo permette di intravedere indizi dell'arte astratta, dell'espressionismo astratto, del surrealismo, e del neoespressionismo proveniente dai centri europei. Questo fatto si evidenzia nel rimando ad artisti che in determinati momenti

<sup>354</sup> A. Maack, Comencé con la mancha (Ho iniziato con la macchia), "El Sur de Concepción", Maggio 1989, s.p

Nemesio Antunez, "Mundo Diners", Maggio 1989, s.p.

hanno segnato il lavoro degli artisti cileni.

Quindi Benmayor rimanda a Rousseau, "El Aduanero" "Il Doganiere" che grazie alla sua caratteristica "naif", stimola la valorizzazione dell'ingenuità e dell'edonismo. Questa relazione è palese nell'opera Caperucita Roja -Cappuccetto Rosso-, tratta dal rinomato dipinto del francese La Zingara Addormentata. Di conseguenza si apprezza una tendenza al racconto in quanto esperienza narrativa trasmessa dalle immagini. Entrambe le opere ritraggono una scena ferma nel tempo, in cui il personaggio femminile incarna un essere indifeso dentro ad un ambiente circostante caratterizzato dal rischio che comporta l'imprevisto. D'altro canto, Bororo utilizza il richiamo a Van Gogh, pittore molto ammirato da entrambi gli artisti per la sua ferrea e appassionata vocazione pittorica.

In conclusione, sulla base di tali analisi, si può affermare che questi pittori si presentano sulla scena nazionale come artisti che rincontrano se stessi in un mondo scosso dalle crisi, nel quale aspirazioni politiche e realtà sociali si fanno marginali, in polemica con un ambiente artistico che prima del loro arrivo imponeva una forma estetica "totalitaria". Il ricorrere alle tecniche convenzionali delle arti visuali, non costituiva soltanto una protesta diffusa dei giovani contro la precedente generazione di artisti che aveva proclamato la fine del quadro, ma offriva l'unica possibilità di definire le caratteristiche dell' "Io" mediante un procedimento artistico spontaneo. Questa antiprecettistica così peculiare dell'epoca, il richiamo all'individualismo, al quotidiano, alla cultura di massa, al fortuito e all'ecletticità dei riferimenti, mantengono ancora per lo spettatore di oggi significati attuali.

Citazionismo, edonismo, narcisismo, soggettivismo, autobiografismo, eclettismo, umorismo anarchico, "pressione a dipingere" come pulsione quasi organica, polemica (anche se espressa in modi non teorici) verso la tendenza astratta e concettuale (Escena de Avanzada), affermazione della totale libertà da ogni sovrastruttura ideologica: tutti aspetti che ci inducono a collocare questi artisti in un ambito assai contiguo a quello della Transavanguardia (si aggiunga un non moralistico approccio al mercato). Si ha l'impressione che la temperie artistica degli anni fra la fine della decade '70 e l'inizio di quella '80 si estenda fino al Cile.<sup>356</sup> Di difficile soluzione resta il problema se si sia trattato di una comune risposta allo "spirito del tempo" perseguita indipendentemente o viceversa se si possa parlare di influenze e rapporti diretti.

<sup>356</sup> Si potrebbe azzardare un'analisi nei termini di Alois Riegl saremmo di fronte a un "Kunstwollen" a dimensione globale o per lo meno europeo-americana

E', a mio parere, impossibile che le coincidenze nelle concezioni estetiche fra, poniamo un Benmayor e un Clemente non siano nate anche da un confronto diretto. Del resto, nel più volte citato libro di Bonito Oliva Transavantgarde International appare un contributo del critico argentino Jorge Glusberg dal significativo titolo La nueva imagen en Latinoamerica.<sup>357</sup>

Afferma Glusberg: "In tutto il mondo, per un effetto che potremmo chiamare di magia artistica contaminante, seguendo la terminologia di Frazer, appaiono i flussi e i riflussi della marea della transavanguardia [...] E non c'era motivo perché dovesse mancare in America latina".

Flusso spontaneo o puntuali influenze, del resto, non si escludono, sicchè con buone ragioni ascriveremo gli artisti cileni della Promocion al "clima" transavanguardista.<sup>358</sup> Detto questo vanno fatte salve alcune peculiarità a cui ho del resto già più volte accennato.

In primo luogo il recupero della "memoria museale" è ben diverso in Europa e in Cile: si pensi allo spontaneo rapporto con la tradizione dell'artista italiano così insistentemente messi in luce nei primi interventi sul transavanguardismo da parte dei critici statunitensi. D'altro canto neppure l'immaginario pop è propriamente latino-americano. Insomma siamo di fronte per gli artisti cileni a una identità giovane e non determinata. In secondo luogo le tendenze dei primi anni '80 nascono in Cile in un clima politico in cui il neoliberismo si sviluppa all'interno di un clima politico di repressione e autoritarismo ben diverso dal clima neoliberista europeo a cui le tendenze transavanguardiste europee sono state associate, e dove ciò esasperava accuse e contrasti.

Comunque anche questi artisti, non diversamente in fondo da quelli europei, ci appaiono come strenui sostenitori del medium pittorico che deve fronteggiare un mondo le cui coordinate storiche stanno subendo grandi trasformazioni sia a livello economico che antropologico.

Ha affermato Pablo Oyarzùn: "La storia dell'arte in questo paese forse si manifesta in una somma di gesti i quali si offrono come accenni indirizzanti e disorientanti, come sondaggi e ritocchi nel corpo di un paesaggio o nel paesaggio di un corpo, che viene allo

<sup>357</sup> A. Bonito Oliva, Transavantgarde Internationale, Op.cit., pp.291-301

<sup>358</sup> Ivi, pp.292-293

stesso tempo prefigurato oscuramente nella nostra memoria visiva e poi sottratto nella forma dell'inespresso, del mai presente."<sup>359</sup>

E' una definizione che si attaglia alla pratica pittorica degli esponenti della Promocion. Se da un lato infatti essi si inseriscono nell'arte cilena tramite un "gesto orientante" nella direzione di una leggibilità che ha la pratica pittorica come paradigma di riferimento, d'altro canto la mancanza di un solido discorso teorico, la negazione della parola come strumento ermeneutico, tendono a tradurre la loro pratica artistica in un "gesto disorientante" e "disorientato". Nella stessa direzione ci conduce la valutazione del rapporto del gruppo con la particolare situazione storica del paese: esso può configurarsi come una "terza opzione" fra impegno e disimpegno che ancora una volta potrebbe richiamare una formula a noi nota, quella del "nichilismo felice" come status dell'artista "deideologizzato".

Non si intende qui, in questa sede, prendere posizione pro o contro . Credo che sia compito del critico produrre analisi che illuminino l'oggetto della sua ricerca e ne rendano possibile una lettura articolata.

<sup>359</sup> P. Oyarzùn, Arte en Chile de veinte a treinta años: 1968-1988, Los Ensayistas, Georgia Series on "Hispanic Thought", Georgia, 1988, p.317

<sup>360</sup> Potrebbe soccorrere anche qui l'interpretazione di Stefano Chiodi della raffigurazione transavanguardista come allegoria e inappagante rimando.

## Conclusioni

Una breve sintesi del percorso affrontato ci aiuterà a trarre alcune conclusioni.

Ho innanzi tutto ritenuto indispensabile delineare le caratteristiche del movimento detto "Transavanguardia" nel capitolo I. In assenza di una tale messa a fuoco sarebbe stato infatti impossibile comprendere la natura delle reazioni con cui furono accolte la sua nascita e la sua diffusione. Questa messa a punto ha percorso due strade parallele. Da un lato ho preso in esame i principali testi che esponevano i principi teorici del movimento, dall'altro ho seguito il percorso espositivo che segna le tappe della sua diffusione.

Qui la scena è l'Europa e l'anno decisivo è il 1979. Questo metodo, mettere cioè in costante parallelo eventi espositivi e contributi teorici, mi è sembrato efficace ed è poi stato esteso a quasi tutto il mio lavoro.

Ho poi nel capitolo II repertoriato alcuni interventi che in quello stesso periodo testimoniano l'esplodere dell'interesse per il nuovo movimento nel mondo della critica statunitense. Si tratta di contributi ospitati su varie riviste che già consentono di delineare i termini di un dibattito che assume fin dall'inizio toni duramente polemici. In questa parte del lavoro viene ospitata anche la rievocazione di un testimone utile a comprendere il clima in cui la polemica si sviluppò. Quello che avviene dopo l'ho definito un po' enfaticamente la "marcia trionfale" della Transavanguardia e altrettanto enfaticamente ho delineato il suo ingresso negli Stati Uniti nei termini di uno "sbarco" e di una "occupazione" che è stata indicata sempre parlando di pittura come " lo spirito del tempo". Adunando le diverse manifestazione pittoriche dell'epoca si è tentato di caratterizzare la prima metà degli anni ottanta come il periodo in cui la pittura, e quindi all' interno di questo frangente i pittori transavanguardisti, come la tendenza dominante nel mondo delle arti visive. Anche nel capitolo III, ho mantenuto il metodo indicato: l'affermazione dei transavanguardisti italiani è seguita nel suo percorso espositivo europeo e americano, contemporaneamente si dà conto del dibattito teorico che lo accompagnava sia attraverso gli interventi dei curatori delle mostre, sia attraverso recensioni su riviste, sia attraverso il saggio con cui il promotore del movimento ne puntualizzava e allargava la "copertura" teorica.

La constatazione della presenza in questi interventi di un continuo rimando a considerazioni di natura storico-filosofica, spiega il senso della strada imboccata dalla ricerca che si espone nel capitolo IV. Mi è sembrato utile, o forse sarebbe meglio dire

indispensabile, individuare testi di più ampio spessore che approfondissero il dibattito inserendolo nella più ampia prospettiva di quella svolta che è oramai consuetudine definire come "postmodernità".

A questo scopo ho individuato i tre autori statunitensi che hanno avuto più risonanza con i loro scritti e cioè Frederick Jameson, Hal Foster e Arthur Danto, per tracciare uno spettro delle reazioni critico-filosofiche suscitate in quel paese dai problemi posti dall'irruzione del transavanguardismo. Qui filosofia dell'arte e filosofia della storia tendono a convergere costituendo un complesso concettuale più vasto, una sorta di cerchio al cui interno vanno collocate le articolazioni critiche delineate nei precedenti capitoli. Nel capitolo V ho tentato di ricostruire l'affermazione mediatica degli artisti transavanguardisti che spingerà all' approdo dei loro nomi in altre latitudini. Infine la ricerca si conclude nel capitolo VI con un'indagine sugli echi e sulle corrispondenze fra gli aspetti della produzione transavanguardista europea e statunitense e quelli della scena artistica cilena di quegli anni, senza trascurare (sempre secondo il metodo delineato) le prese di posizioni teoriche che ad essi si accompagnano.

Si noteranno certamente due peculiarità che differenziano questo capitolo dai precedenti. Innanzi tutto, lo spazio dato all'analisi delle circostanze storiche in cui la "nuova figurazione" si sviluppa apparirà più ampio. Ciò mi è sembrato indispensabile in considerazione delle differenze fra la situazione cilena in quegli anni e quella europea e americana. Inoltre solo qui viene criticamente esposta in maniera articolata la produzione di due artisti (Benmayor e Bororo) col supporto anche dell'analitica lettura formale di alcune delle loro opere. Questa scelta che nasce da una mia particolare prossimità critica a tali artisti, non è stata dettata, ovviamente, da alcuna intenzione di privilegiarne il valore rispetto a quello degli altri artisti non cileni incontrati nel corso della ricerca. Tornando agli artisti cileni della così detta generazione ottanta, va precisato che le fonti ispiratrici delle loro opere sono per di più di stampo europeo e americano. Il mondo latinoamericano è ripreso in alcune opere ma ciò che oltreoceano si conosce come realismo magico ovvero la letteratura che fa Gabriel Garcia Marquez, ha avuto echi in Cile dal punto di vista letterario come nell'opera di Isabel Allende, ma una delle critiche che qui si fa a questa scrittrice è che questo tipo di letteratura non appartiene alla cultura cilena, che è molto più fredda, come il clima. Il Cile è un paese particolare, quasi un isola rispetto ad altri paesi latinoamericani, non ha avuto grandi culture indigene come il Messico o il Perù, ed è sempre stato molto più attento all' Europa e all'America del nord che ad altri paesi più vicini. E' una caratteristica questa cilena, e il graffitismo che potrebbero aver preso Bororo e Benmayor, ha più a che fare con il Basquiat/ USA che con le radici portoricane

di Basquiat per esempio. Se leggiamo bene Neruda noteremo che è più collegato al surrealismo come lo è stato il pittore Sebastian Matta. Molte opere di entrambi autori includono certe tradizione cilene come il mangiare è l'idea di una latino-america unita, comune a molti intelletuali della regione. Gli allora ragazzi degli anni ottanta non erano all'epoca particolarmente legati al mondo latinoamericano, da esso prendono solo alcuni elementi, dalle culture pre-ispaniche e dal mondo coloniale, ma bisogna ricordare ancora si guardava molto di più al cosiddetto primo mondo. E' per questo che citando il professore di estetica e decano della -Facoltà di belle arti dell-Università del Cile concordo con la sua affermazione: "La storia dell'arte in questo paese forse si manifesta in una somma di gesti, i quali si offrono quali ammicchi indirizzanti e disorientati, sondaggi e ritocchi nel corpo di un paesaggio o nel paesaggio di un corpo, che viene allo stesso tempo prefigurato oscuramente nella nostra memoria visuale, e poi sottratto anche a modo dell'inespresso, mai presente" con presente di presente e disorientati.

Negli ultimi anni c'è una tendenza anche a livello accademico a insegnare arte latinoamericana contemporanea nelle università. Si cerca di avvicinare il Cile al resto del continente in una tendenza che si chiama *descolonizacion*. Ma difatti questo è qualcosa di nuovo. Ha pesato anche l'allettante prospettiva della possibilità di delineare una dimensione estetica e antropologica assolutamente peculiare e, credo, poco nota. Atteggiamento che del resto risulta in coincidenza con uno dei cardini della "poetica" transavanguardista: la messa in rilievo della componente "nazionale" nella genesi dell'opera d'arte.

Da tutto ciò mi sembra di poter trarre alcune considerazioni, prima fra tutte la validità, dal punto di vista critico, dell'argomento scelto per la ricerca. Innanzi tutto, è risultato innegabile che fra gli ultimi anni '70 e i primi anni '80 ci troviamo di fronte a un fenomeno identificabile e delineabile in un saldo nesso fra pratica e teoria. Che lo si definisca Transavanguardia è altra acquisizione corretta, sulla base innanzi tutto dell'autorità del critico che venne riconosciuto come promotore e guida del movimento.

Altro dato incontrovertibile è la dimensione internazionale del fenomeno per via di apparentamenti, prossimità, affinità nonché per la crescente notorietà dei transavanguardisti propriamente detti. In questa dimensione internazionale ai cinque artisti italiani se ne aggiungono molti altri europei e americani. Gillo Dorfles cita complessivamente

<sup>361</sup> P. Oyarzún, Arte en Chile de veinte a treinta años (Arte nel Cile da venti a trent'anni): 1968-1988, "Los Ensayistas", I Saggi, Georgia Series on Hispanic Thought, Georgia1988, p.317

quarantasei nomi. Non è poco se si tiene conto che il critico non considera l'America latina<sup>362</sup>. Ciò che tiene assieme artisti di così diversa provenienza geografica è "il deciso reimpiego di tradizionali materiali pittorici. Dopo tante sperimentazioni a base di fuscelli di paglia, di sacchi, di fili di ferro, di brandelli di attrezzi meccanici; oppure di fogli di carta stampata manipolati con scritte e aggiunte criptiche, dopo tanto rifiuto del "fatto a mano" e dell'impasto cromatico [...] questi artisti mostrano d'aver recuperato i fondamentali canoni della tela dipinta"<sup>363</sup>. Tutto ciò può apparire oggi un legame piuttosto debole, ma in quegli anni assumeva la forza di una scelta caratterizzante.

L'Italia, è un'altra constatazione, assume un ruolo di traino attraverso appunto la costituzione di un gruppo riconosciuto e identificabile, o addirittura di un sottogruppo ancora più definito, quello delle "Tre C". E' in questo senso che si può parlare di una "ricezione" da parte di altre nazioni e persino di una potenza egemone come gli Stati Uniti. Questa ricezione, ed è uno dei risultati che spero siano più chiaramente emersi dalla ricerca, è segnata da un dibattito vivace, articolato e spesso polemicamente aggressivo. Il fatto è che l'onda transavanguardista si configura per molti come la fine della funzione critica dell'arte, una "sciagura" quindi nel senso usato da Giulio Carlo Argan.

Negli Stati Uniti per molto tempo successivo al *Boom* della prima metà degli anni ottanta, molti artisti della comitiva italiana sembrano essere quasi spariti. Dopo la mostra di disegni fatta da Enzo Cucchi al Guggenheim nel 1986, si è sentito parlare solo di Francesco Clemente, che ha avuto la sua grande personale nel 1999 nello stesso recinto. Nel frattempo Chia, ed altri artisti dell' orbita pittorica, che venne definita da gran parte della critica statunitense "neo-espressionismo", fu dimenticato e con il passare degli anni rimase come un lontano ricordo che addirittura era meglio rimuovere. Avendo goduto di un successo in termini di notorietà e di mercato notevole, il così detto "neo-espressionismo" fu volutamente obliterato dai testi scritti da storici dell'arte e dalla critica. Mentre alcuni dei suoi protagonisti, e quindi anche gli italiani, ancora nel XXI secolo sono presentati dalle gallerie americane, dal punto di vista della letteratura artistica sono quasi sempre scansati. Fatta eccezione per il testo di Irving Sandler *Art of the Postmodern Era: From The Late 1960s To The Early 1990s*<sup>364</sup> negli anni 90, persino in una cultura che vive di risvegli non si è più fatta una grande mostra sulla pittura degli anni ottanta: mi riferisco ai grandi musei americani e soprattutto newyorkesi. Siano i "tre C" in quanto gruppo, i Neue

<sup>362</sup> G. Dorfles, *Ultime tendenze nell'arte d'oggi. Dall'informale al neo-oggettuale*, Milano, Feltrinelli, 2015, p.169

<sup>363</sup> Ivi p.167

<sup>364</sup> I. Sandler, Art of the Postmodern Era: From The Late 1960s To The Early 1990s, New York: Icon Editions, 1996

Wilden, che artisti locali come David Salle e Julian Schnabel, fatta eccezione di Jean Michel Basquiat, tutti questi sembrano perennemente essere considerati di scarsa qualità e quasi sarebbe meglio dimenticare la emergenza e vitalità che ebbero negli anni ottanta. Alcuni artisti quali Schnabel affermano<sup>365</sup> a tutt'oggi che le tendenze pittoriche degli anni ottanta e la loro notorietà negli USA hanno avuto successo proprio per presentare un'arte meno elitaria, meno ermetica e quindi più comprensibile al pubblico. Negli scritti che ho analizzato, sia di Benjamin Buchloh che di Hal Foster, i pittori sono stati nel corso del tempo posti nella parte sbagliata del corso della storia: un esempio eclatante di ciò che affermo è l'influente testo Art since 1900. Modernism, Antimodernism, Postmodernism<sup>366</sup> scritto da Hal Foster, Rosalind Krauss, Yve-Alain Bois, Benjamin H.D. Buchloh. L'unico artista italiano menzionato nel testo è Sandro Chia e sempre secondo quella visione diminutiva per cui gli autori, tutti collaboratori della già citata rivista "October" avevano in passato criticato aspramente le tendenze pittoriche e il gruppo italiano. Si parla solo di una tendenza di "postmodernismo conservatore" che ha un impianto negativo rispetto a un tipo di postmodernismo rappresentato da artisti come Sherry Levine e Richard Prince, per citare alcuni a cui gli autori riservano una posizione di elevata qualità artistica. Quest' impostazione critica negli Stati Uniti ha avuto larga fortuna. Il testo conosciuto mondialmente e spesso considerato una sorta di nuova bibbia della storia dell'arte, ha a mio avviso contribuito a far dimenticare l'argomento di questa tesi.

In Cile questo periodo degli anni ottanta, ed in particolare il "ritorno alla pittura" che allora venne ad emergenza sia qui che in Italia, è tutt'ora considerato. Ha sofferto anche gli attacchi della critica considerata più autorevole e di stampo affine al gruppo dei critici della rivista "October" e per lungo tempo è stato accantonato. Ma non è stato dimenticato o considerato in termini così negativi da provare a cancellare la sua importanza come momento di interessante fenomeno di moda e non solo. Il lavoro da me svolto, sfogliando e fotografando, per poi analizzare i numeri di riviste e quotidiani americani di trent'anni fa, nelle biblioteche newyorkesi, mi ha permesso di capire che questo momento storico, in cui gli artisti della Transavanguardia italiana erano parte fondante della tendenza pittorica, deve essere ricordato. Il dibattito scaturito in quegli anni mi sembra tutt'ora attuale, da esso scaturiscono domande valide per la comprensione e l'analisi dell'attività artistica contemporanea.

<sup>365</sup> J. Schnabel citato nell' articolo di R. Rubinstein, Neoex*pressionism not remembered*, "Art in America", Febbraio 2013

<sup>366</sup> La prima edizione viene pubblicata nel mese di Marzo del 2005 dalla Thames & Hudson. Alla seconda edizione pubblicata nell' Ottobre del 2011, si aggiunge l'apporto di David Joselit, e la produzione dagli anni 2000 al 2010. Viene descritta la così detta "condizione post-mediale", la quale si manifesta nell'arte delle installazioni e della multimedialità in cui il medium può variare.

Negli USA, il superamento del paradigma critico greenberghiano avveniva sì ma non solo "da sinistra" come auspicavano gli esponenti di "October", ma anche "da destra" nei termini di una restaurazione estetica. Ecco dunque che, al di là certo delle intenzioni degli esponenti del movimento, la "battaglia" sulla Transavanguardia diventa un capitolo del più vasto conflitto fra moderno e postmoderno, in cui il ritorno al medium pittorico diventa indicatore di riflusso su posizioni socio-politiche reazionarie<sup>367</sup>. Credo che tutto ciò confermi l'interesse del tema. Mi sembra che la Transavanguardia possa essere considerata l'ultimo fenomeno artistico che si sia costituito come occasione di un vasto dibattito sui rapporti fra arte e società. E' un fenomeno che risulta ancora più evidente nel Cile di quegli anni, nella contrapposizione fra "Scena de avanzada" e "Promocion de los '80".

Non è compito di questa ricerca indagare su quanto sia successo da quegli anni ad oggi. Solo due considerazioni: la prima è che fra i temi di dibattito suscitati dai transavanguardisti c'era quello del rapporto fra la validità di un medium rispetto a un altro per esprimersi, nel corso di diverse epoche anche contemporanee a noi stessi, e mi sembra che esso non cessi di riproporsi in termini sempre più urgenti; la seconda riguarda la parabola che la "nuova figurazione" ha da allora percorso. Ora mi sembra che proprio l'area sud-americana abbia mantenuto un persistente interesse per la pittura, mentre in Europa e in America del nord la fase "ascendente" del medium pittorico si sia rapidamente esaurita, tanto che c'è tutt'ora da chiedersi se la *praxis* attuale della pittura abbia forse ancora qualcosa da dire. Questa domanda a mio avviso meriterebbe forse un supplemento di ricerca.

## Lista delle illustrazioni

- A. I protagonisti
- B. Le opere
- S. Chia, Roma, 1978
- S. Chia, Senza titolo, 1978
- S. Chia, Ossa, cassa, fossa, 1978
- S. Chia, In acqua strana e cupa se brilla un punto blanco se salta una pupa al volo suo m'affianco, 1979
- S. Chia, Senza titolo, 1979
- S. Chia, E'bello per l'artificiere saltare con i propri fuochi, 1979-1980
- S.Chia, Porte di rane senza ponte, 1980
- S. Chia, *La bugia*, 1979-1980
- S. Chia, Sinfonia incompiuta, 1980
- S. Chia, Senza titolo, 1980
- S. Chia, Sandro Chia ad Achille, 1980
- S. Chia, Hand Game, 1981
- S. Chia, Il volto scandaloso, 1981
- S. Chia, Meditazione, 1981

- S. Chia, La pentola dell'oro, 1981
- S. Chia, Intermezzo Coraggioso, 1982
- S. Chia, Miracolo laico, 1982
- S. Chia, Due pittori al lavoro, 1982
- S. Chia, Io sono un pescador, 1983
- S. Chia, Senza titolo, 1983
- S. Chia, *Il pintore*, 1983
- S. Chia, Impolite Dynamite, 1986
- F. Clemente, Cartocci, 1978
- F. Clemente, Il primo autoritratto, 1979
- F. Clemente, Autoritratto senza lo specchio, 1979
- F. Clemente, Senza titolo, 1979
- F. Clemente, Autoritrato, 1980
- F. Clemente, Non tutti non è nessuno alcuni non è tutti, 1980
- F. Clemente, Titire, 1980
- F. Clemente, Priapea, 1980
- F. Clemente, The Fourteen Stations, No. I, 1981-1982
- F. Clemente, The Fourteen Stations, No. II, 1981-1982
- F. Clemente, The Fourteen Stations, No. III, 1981-1982
- F. Clemente, The Fourteen Stations, No. IV, 1981-1982

- F. Clemente, The Fourteen Stations, No. VIII, 1981-1982
- F. Clemente, The Fourteen Stations, No. IX, 1981-1982
- F. Clemente, The Fourteen Stations, No. X, 1981-1982
- F. Clemente, The Fourteen Stations, No. XI, 1981-1982
- F. Clemente, The Fourteen Stations, No. XII, 1981-1982
- F. Clemente, Il sole de mezzanotte IX, 1982
- F. Clemente, Equator, 1982
- F. Clemente, Perseverance, 1982
- F. Clemente, The midnight sun II, 1982
- F. Clemente, Premonition, 1983
- F. Clemente, Name, 1983
- E. Cucchi, Senza titolo, 1977
- E. Cucchi, Caccia mediterranea, 1979
- E. Cucchi, La cosa vanno indietro, 1979-1980
- E. Cucchi, A Terra d'Uomo, 1980
- E. Cucchi, Cani con la lingua a spasso 1980
- E. Cucchi, Al buio sul mare Adriatico, 1981
- E. Cucchi, Carro di Fuoco, 1981

- E. Cucchi, La guerra della regioni, 1981
- E. Cucchi, Lo singaro calvo, 1981
- E. Cucchi, Grande Viaggio di Caccia e di Guerra, 1981
- E. Cucchi, Senza titolo, 1981
- E. Cucchi, Musica ebbra, 1982
- E. Cucchi, Passeggiata Barbara, 1982
- E. Cucchi, The Days Must Be Laid on the Ground, 1983
- E. Cucchi, Il vento dei galli neri, 1983
- E. Cucchi, La seggiola di Van Gogh, 1984
- E. Cucchi, Pensiero millenario, 1984
- E. Cucchi, La deriva del vaso, 1984
- N. de Maria, Trase vierno, 1979
- N. de Maria, Ma fleur, 1979
- N. de Maria, Molti anni per finire un disegno stellato a Torino, 1981-1982
- N. de Maria, Mare, chiudere gli occhi, o mare, 1982
- N. de Maria, Viaggio nel regno del fiori dentro il pittore, 1982
- N. de Maria, Testa dell'Artista Cosmico, 1982
- N. de Maria, Dentro la testa dell'immenso poeta Velimir Chlebnikov, 1982-1983

- N. de Maria, Polline (Pensieri generosi delle donne), 1983-1984
- N. de Maria, Testa dell'artista cosmico a Torino, 1984-1985
- N. de Maria, Regno dei fiori, 1984-1985
- N. de Maria, Testa dell'artista cosmico, 1985
- N. de Maria, Puro regno dei fiori, 1984-1985
- M. Paladino, En De Re, 1977
- M. Paladino, Silenzioso, mi ritiro a dipingere un quadro, 1977
- M. Paladino, Rosso silenzioso, 1980
- M. Paladino, Boschi-Giardini, 1980
- M. Paladino, Notte di Pasqua, 1981
- M. Paladino, Alle prime luci dell'alba, 1981
- M. Paladino, Caccia notturna, 1981
- M. Paladino, Poema alle porte di Belem, 1982
- M. Paladino, *La porta*, 1982
- M. Paladino, Senza titolo, 1982
- M. Paladino, Senza titolo, 1983
- M. Paladino, Suonno (d'après Piero della Francesca), 1983
- M. Paladino, La virtú del fornaio in carrozza, 1983
- M. Paladino, Piccolo animale della notte, 1984
- M. Paladino, Sonno al tempio, 1984
- M. Paladino, Medusa, 1984

- M. Paladino, Il visitatore della sera (ritratto di G.F.), 1985
- S. Benmayor, Senza titolo, 1984
- S. Benmayor, Amanece en Santiago (L'alba a Santiago), 1986
- S. Benmayor, Encuentro entre Cirse y Odiseo (Incontro tra Circe e Odiseo), 1988
- C. Maturana "Bororo", El árbol (L'albero), 1982
- C. Maturana "Bororo", El califont (La caldaia), 1984
- C. Maturana "Bororo", Estudio para maja (Studio per maja), 1984
- C. Maturana "Bororo", La fundación de Santiago (La fondazione di Santiago), 1984
- C. Maturana "Bororo", El pensador (Il pensatore), 1988
- C. Maturana "Bororo", Manuel Rodríguez, 1987
- C. Maturana "Bororo", El perro (Il cane), 1987
- C. Maturana "Bororo", La cazuela, 1987
- A. Bonito Oliva, *La Trans-avanguardia italiana*, "Flash Art", Politi, n° 92-93, Politi Editore, Milano, Ottobre –Novembre, 1979
- A. Bonito Oliva, La Transvanguardia italiana, Giancarlo Politi, Milano, 1980
- E. de Ak, A Chameleon in a State of Grace, "Artforum", February 1981. pp. 36-41
- L. Kay, *Bad Boys at Large! The Three "C" take on New York*, "The Village Voice", 17 23 Settembre 1980
- L. Kay, And Four is movement, "The Village Voice", Ottobre 1980, p. 103
- C. Joaquimides (a cura di), *A new spirit in painting*, (catalogo della mostra, Londra, Royal Academy of Arts, 2 Aprile 1982 20 Giugno 1982), Londra, Artworks Literature, 1981
- D. Cortez (a cura di), *The Pressure To Paint*, (catalogo della mostra, New York, Marlborough Gallery, 4 Giugno 9 Luglio 1982), New York, Marlborough Gallery, 1982

- C. Joaquimides (a cura di), *Zeitgeist: International Art Exhibition*, (catalogo della mostra, Berlino, Martin Gro- pius Building, 1982), Londra, Weindenfeld Nicolson Illustrated, 1983
- A. Bonito Oliva, C.G.Argan, *Transavantgarde International*, Giancarlo Politi Editore, Milano, 1982
- H. Foster, Recordings Art, Spectacle, Cultural Politics, Washington, Bay Press, 1985
- E. Juncosa (a cura di), *Warhol, Basquiat, Clemente: Obras en colaboración*, (catalogo della mostra, Madrid, Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía, 5 Febbraio 2002 24 Aprile 2002), Madrid, Aldeasa, 2002
- M. Blackwood, A new spirit in painting, Michael Blackwood Productions, inc.
- P. Gardner, *Gargoyles, Goddess and Faces in the crowd,* "Art News", March 1985, p. 52-58
- E. Saúl, *Pintar los tiempos que corren*, Intervista a Benmayor, "Cauce", 17 Settembre 1984, p.49
- W. Sommer, Neoexpresionismo, super estrella del arte actual, "El Mercurio", Maggio 1984
- F. Aninat, Desdibujo lucha contra los prejuicios, "Qué Pasa", 26 Agosto 1986, p. 42
- W. Sommer, Tres pintores y la transvanguardia, "El Mercurio", Agosto 1986
- C. Díaz, *La obsesión por la pintura*, "Análisis", 30 Novembre 6 Dicembre 1987, pp. 52 53
- L. Ulibarri, *Bororo: "Hay gente que considera que mis cuadros son mamarrachos"*, intervista a Bororo, "La Segunda", 7 Ottobre 1987
- P. Dominguez, *Bororo: Una cazuela con humor, ternura y talento*, "Carola", 2 Novembre 1987
- W. Sommer, La generación del '80 en Talca, "El Centro", 25 Novembre 1999
- C. Hidalgo, La pintura está en alza, "El Mercurio", Novembre 1995

S. Benmayor, *La pintura del Renacimiento o el Renacimiento de la pintura*, 1982, Tesi di Laurea in Pittura, Universidad de Chile, Facultad de Artes

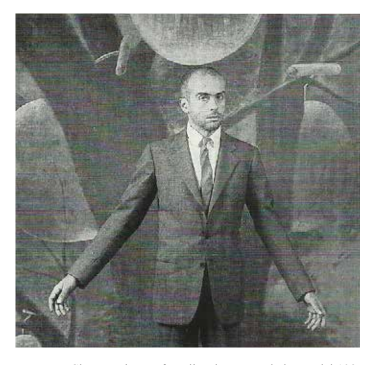
Intervista con Francisco Brugnoli, Direttore del Museo di Arte Contemporanea di Santiago del Cile, 20 Ottobre 2015

## Illustrazioni

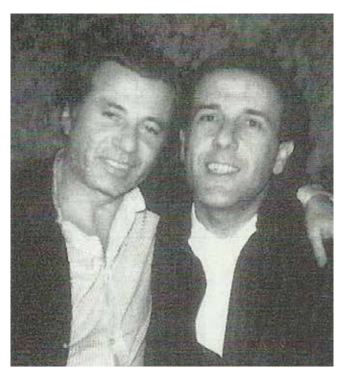
## A. I protagonisti



Achille Bonito Oliva e Sandro Chia nel 1980



Francesco Clemente in una foto di Robert Mapplethorpe del 1985



Achille Bonito Oliva ed Enzo Cucchi nel 1980



Nicola de Maria, 1980



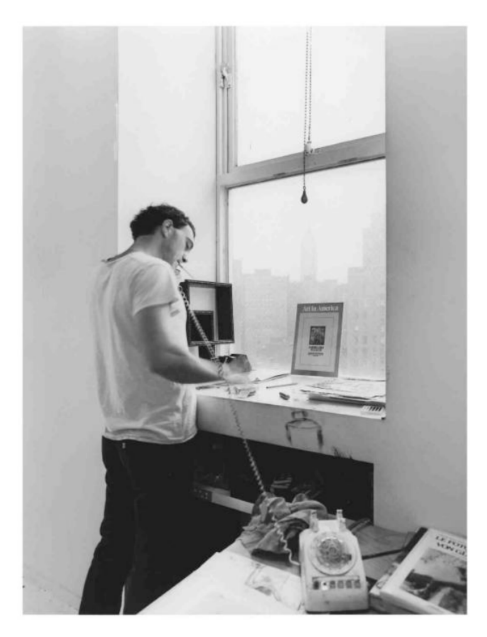
Sandro Chia, Gianfranco Notargiacomo e Ferruccio De Filippi nella mostra «Ferruccio De Filippi. Cosa significa il responso dell'oracolo?» presso la Galleria La Salita nel 1973



Sandro Chía nel 1980



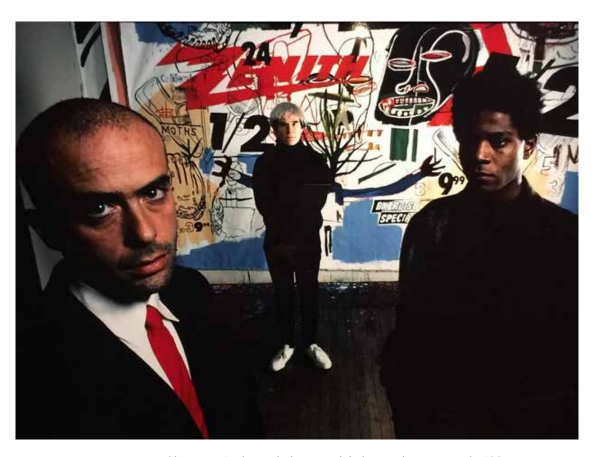
Chia, Paladino, Schnabel, Cucchi, Germanà nel 1980



Sandro Chía nel suo studio a New York, 1983



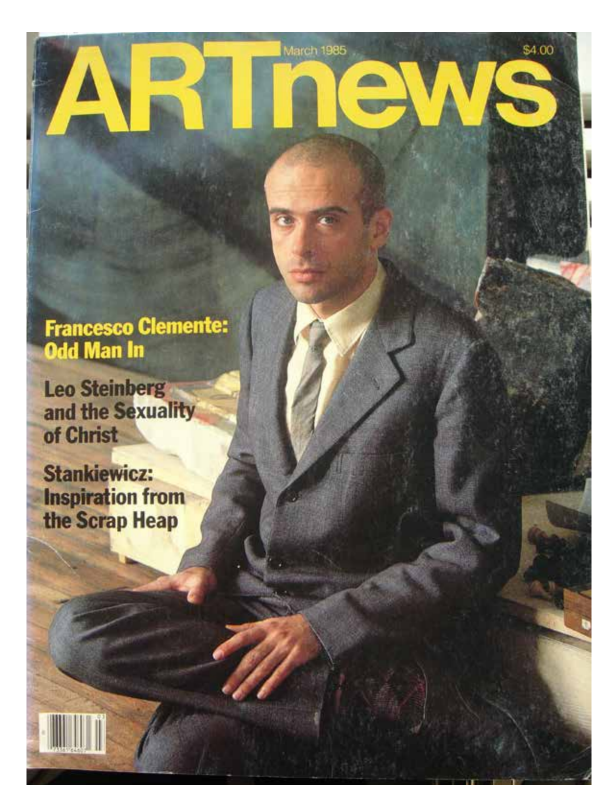
Enzo Cucchi, invito alla mostra da Sperone Westwater, Marzo 1983



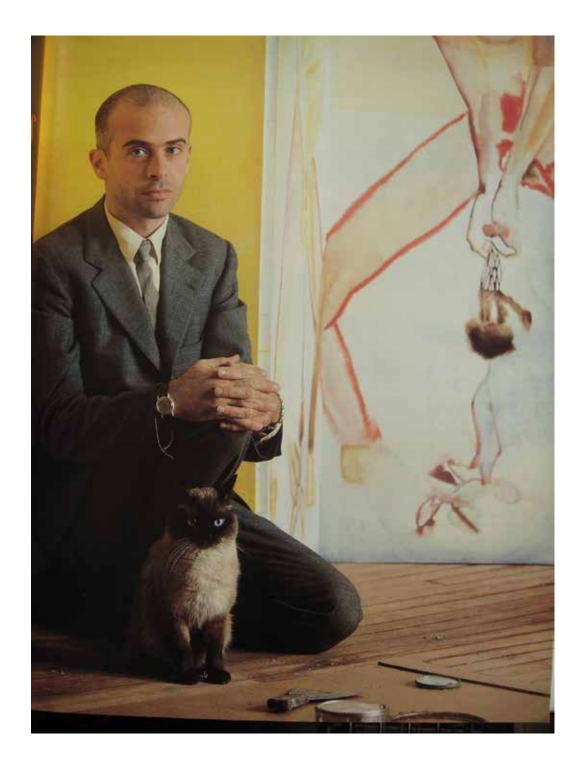
Francesco Clemente, Andy Warhol, Jean Michel Basquiat, New York, 1985



Enzo Cucchi, 1985



Francesco Clemente nella rivista ARTnews nel Marzo del 1985



Francesco Clemente nella rivista ARTnews nel Marzo del 1985



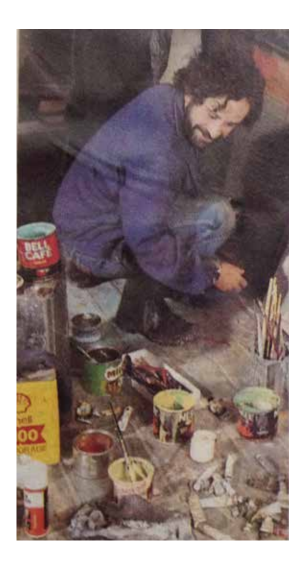
Sammy Benmayor nel suo studio, 1983



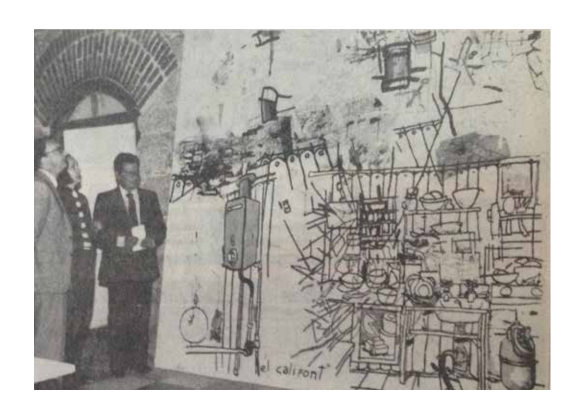
Sammy Benmayor nel suo studio, 1984



Carlos Maturana "Bororo", 1984



Carlos Maturana "Bororo" nel suo studio, 1985



El Califont di Carlos Maturana "Bororo" nella settima Biennale d'arte di Valparaíso, 1985

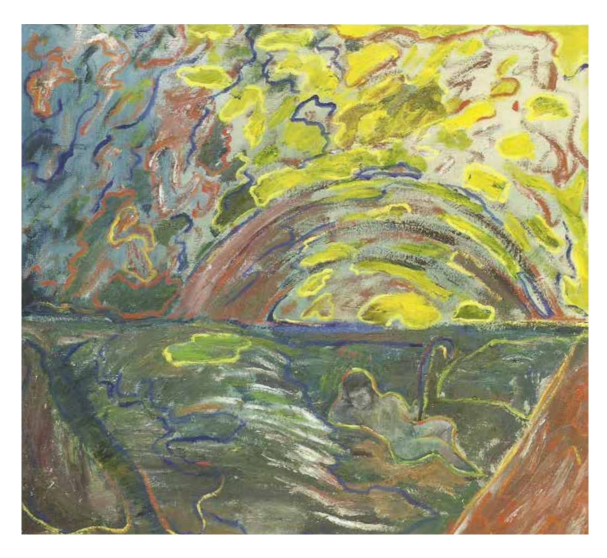


Matías Pinto D'Aguiar, Carlos Maturana "Bororo" e Sammy Benmayor nel 2007

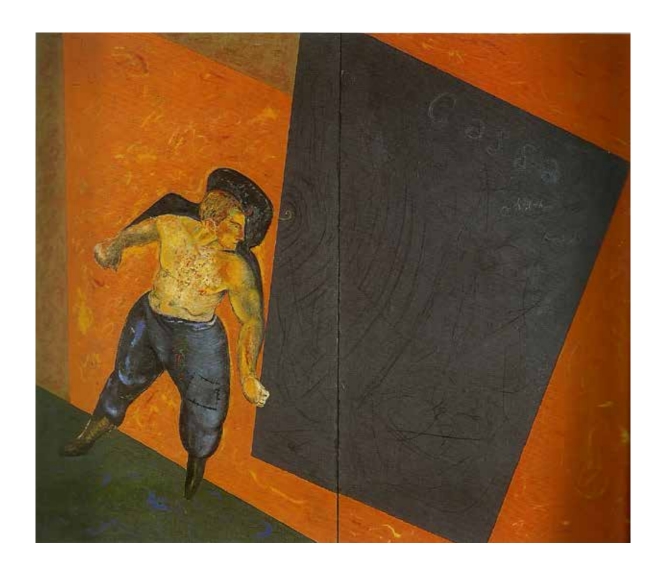
## B. Le opere



Sandro Chia *Roma*, 1978 Oleo su tela, 50 x 40 cm Vicenza, Danieli Collezione



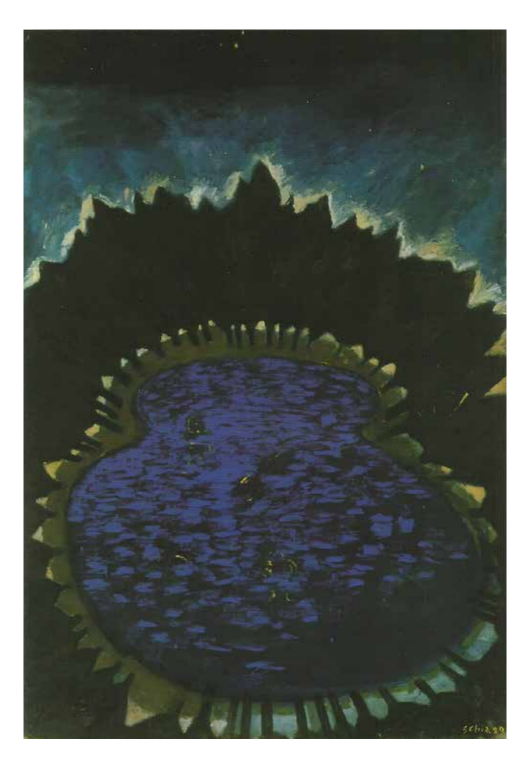
Sandro Chia *Senza titolo*, 1978 Oleo su tela, 60 x 65 cm Lucca, Galleria Claudio Poleschi



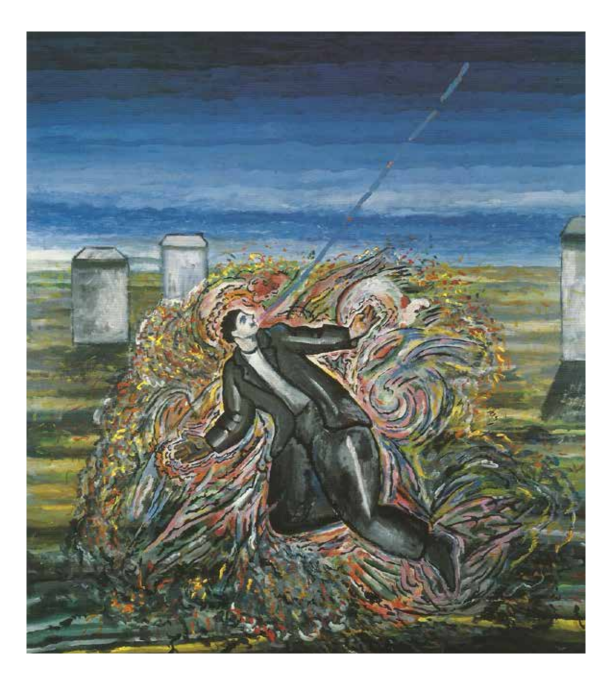
Sandro Chia *Ossa, cassa, fossa*, 1978 Oleo su tela, 175 x 120 cm Collezione privata



Sandro Chia In acqua strana e cupa se brilla un punto bianco se salta una pupa al volo suo m'affianco, 1979 Oleo su tela, 209 x 335,5 cm Amsterdam, Stedelijk Museum



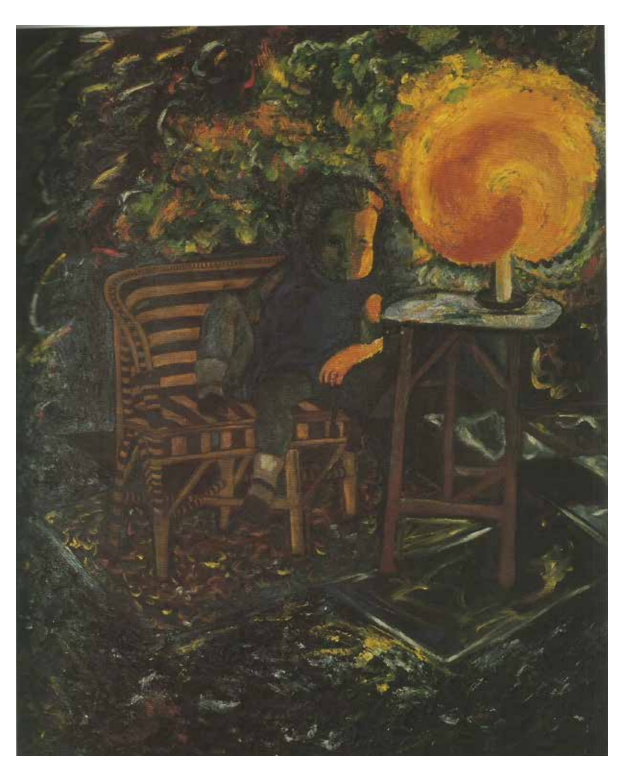
Sandro Chia *Senza titolo*, 1979 Oleo su tela, 198 x 136 cm Carpi, Collezione Ettore Magnanini



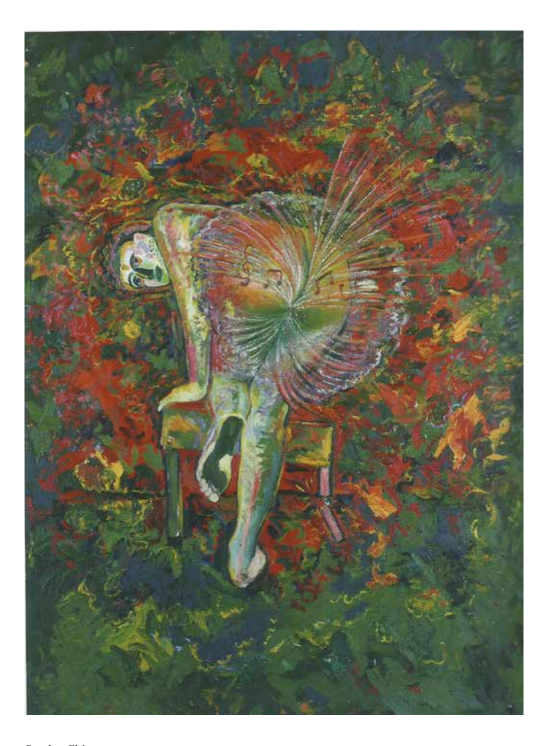
Sandro Chia E' bello per l'artificiere saltare con i propi fuochi, 1979-1980 Oleo su tela, 220 x 202 cm Salzburg, Galleria Thaddaeus Ropac



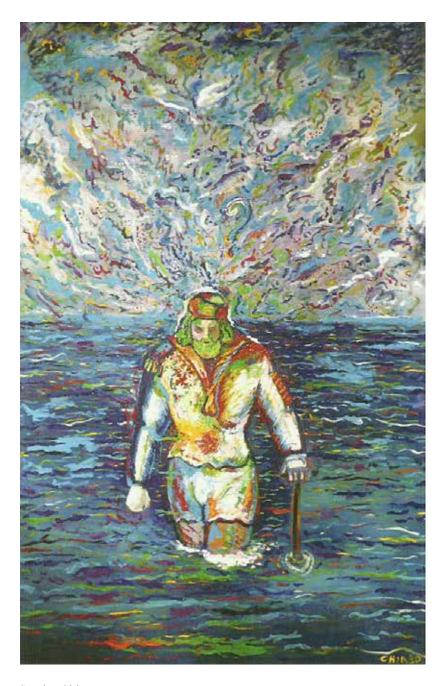
Sandro Chia Porte di rane senza ponte, 1980 Oleo su tela, 200 x 160 cm Roma, Collezione Giorgio Franchetti



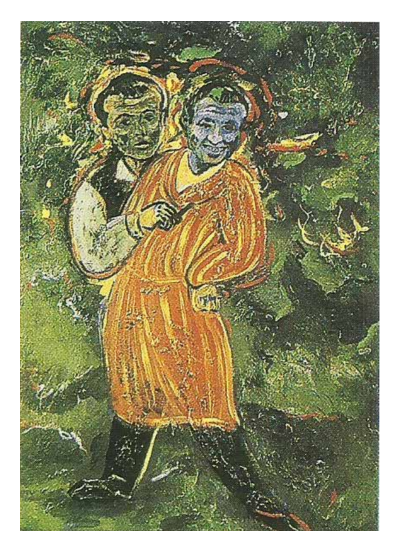
Sandro Chia *La bugia*, 1979-1980 Oleo su tela, 148 x 130 cm Roma, Collezione Giorgio Franchetti



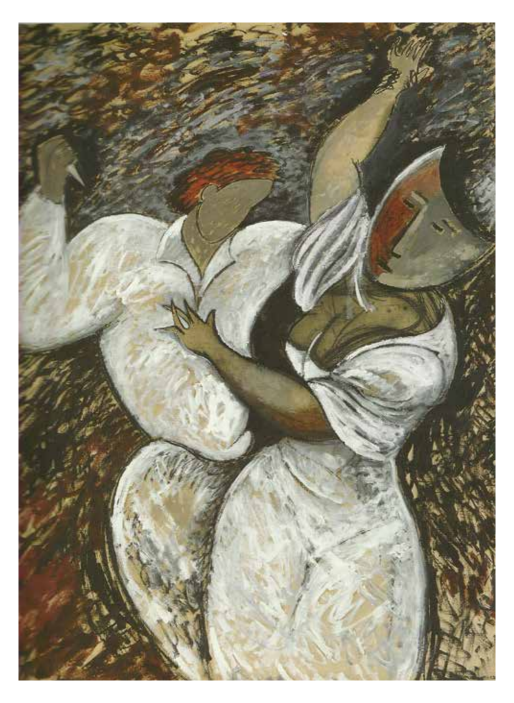
Sandro Chia *Sinfonia incompiuta*, 1980 Oleo su tela, 200 x 110,8 cms Rivoli (Torino), Castello di Rivoli Museo d'Arte Contemporanea



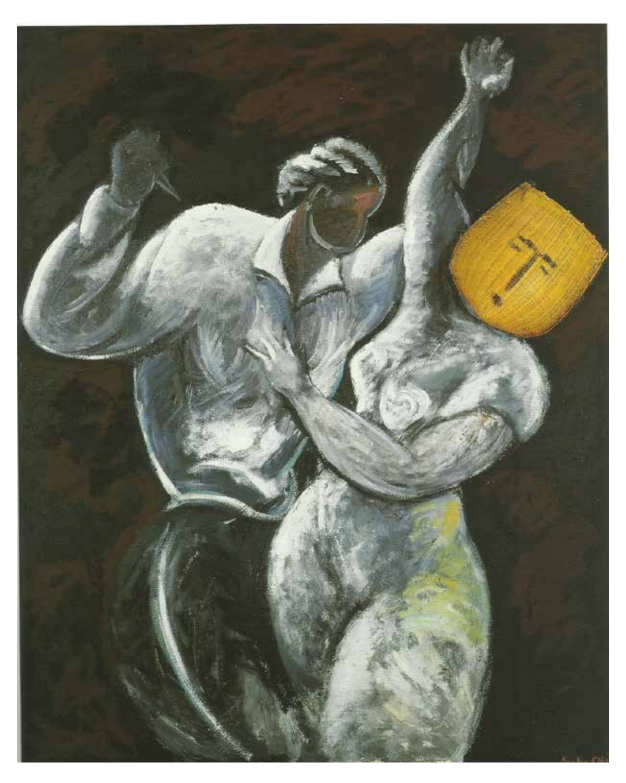
Sandro Chia Senza titolo, 1980 Oleo su tela, 201 x 129 cm Collezione privata



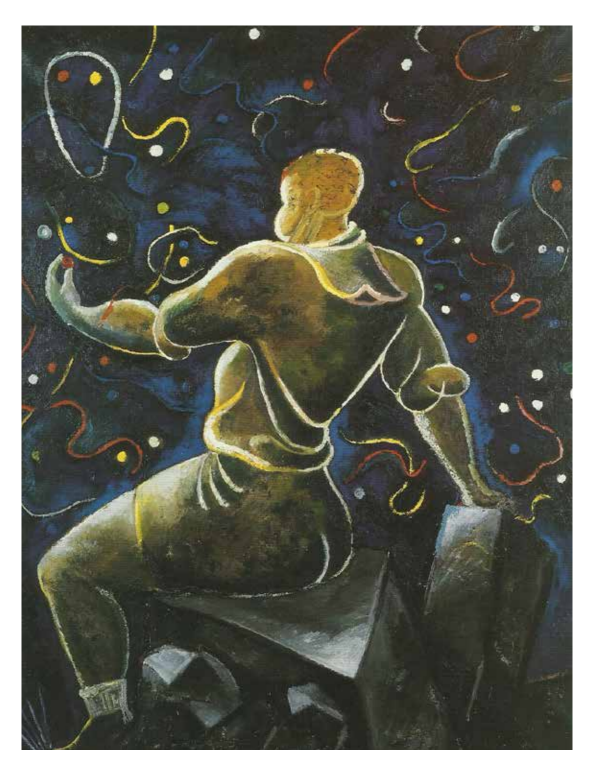
Sandro Chia Sandro Chia ad Achille, 1980 Collezione Achille Bonito Oliva, Roma



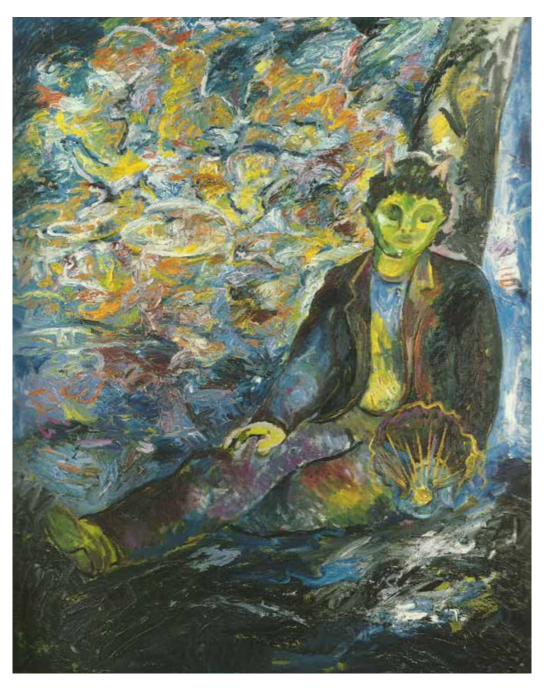
Sandro Chia *Hand Game*, 1981 Oleo su tela, 199 x 153 cm Roma, Collezione D'Ercole



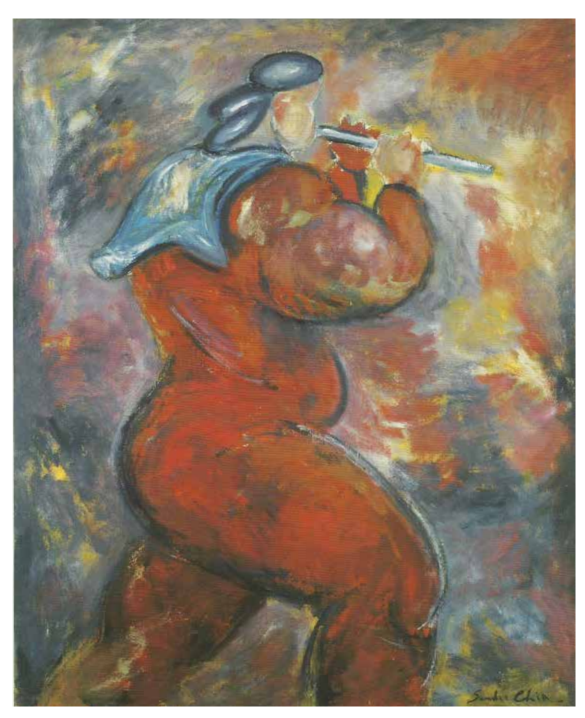
Sandro Chia Il volto scandaloso, 1981 Oleo su tela, 162,5 x 130 cm Bielefeld, Kunsthalle



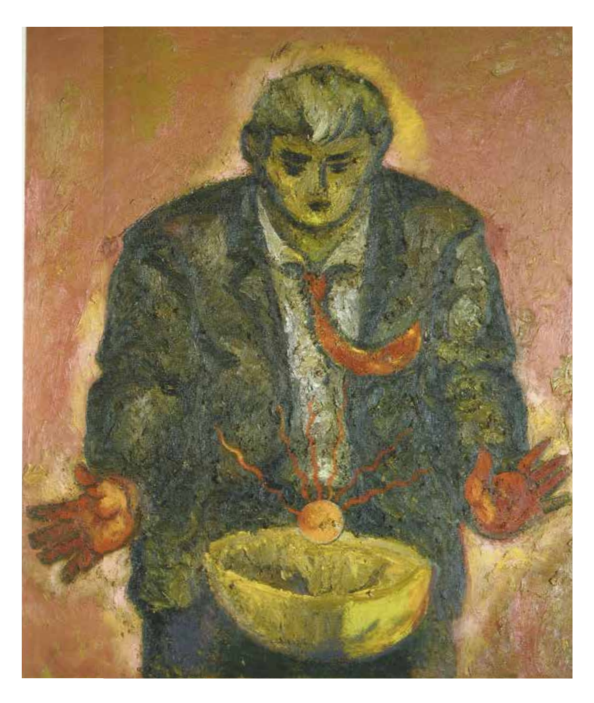
Sandro Chia Meditazione, 1981 Oleo su tela, 160 x 106 cm Salzburg, Galleria Thaddaeus Ropac



Sandro Chia *La pentola dell'oro*, 1981 Oleo su tela, 162.5 x 129.5 cm Miami, Collezione privata



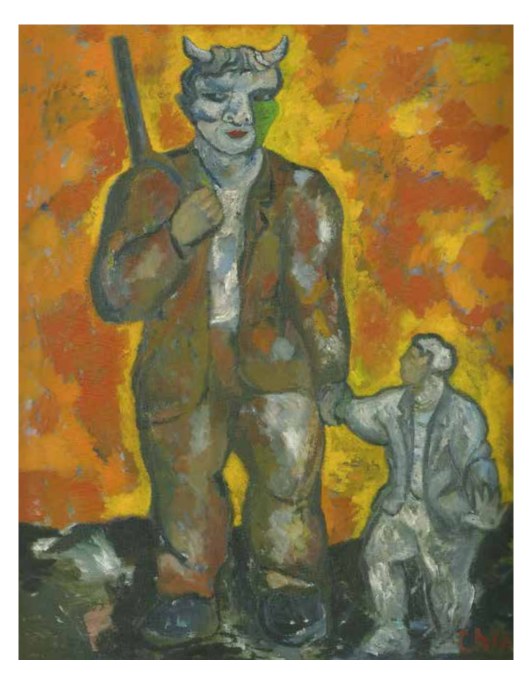
Sandro Chia *Intermezzo Coraggioso*, 1982 Oleo su tela, 160 x 130 cm Modena, Galleria Emilio Mazzoli



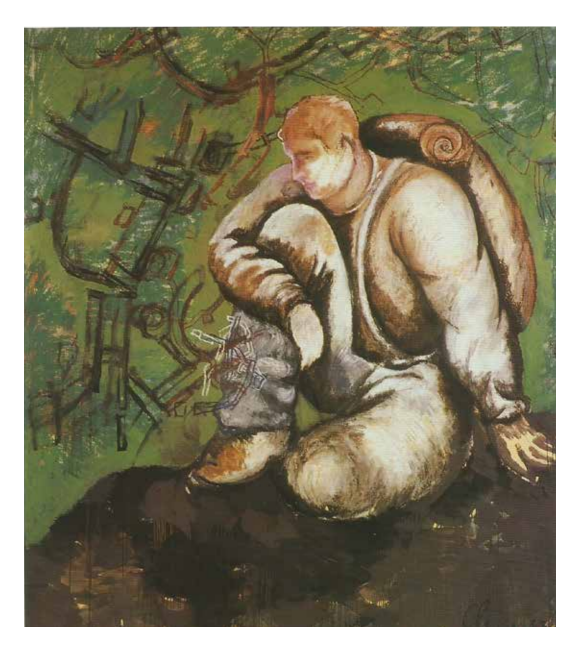
Sandro Chia *Miracolo Laico*, 1982 Oleo su tela, 183 x 152 cm Roma, Collezione Calabresi



Sandro Chia *Due pittori al lavoro*, 1982 Oleo su tela, 289 x 343 cm Collezione privata



Sandro Chia *Io sono un pescador*, 1983 Oleo su tela, 190 x 150 cm Collezione privata



Sandro Chia

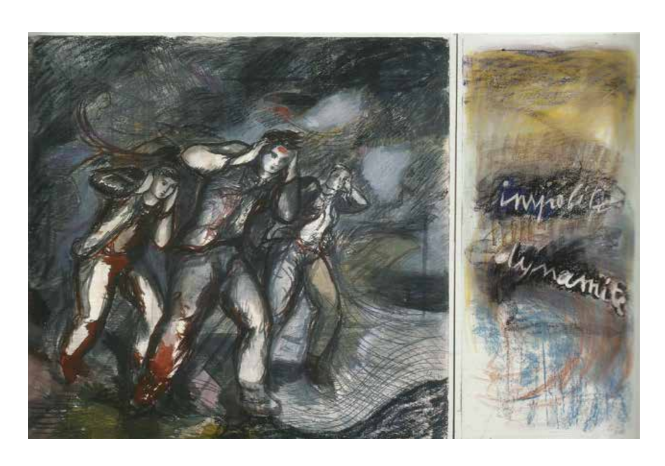
Senza titolo, 1983

Tecnica mista su carta, 200 x 180 cm

Bologna, Collezione Fondazione di Cà La Ghironda



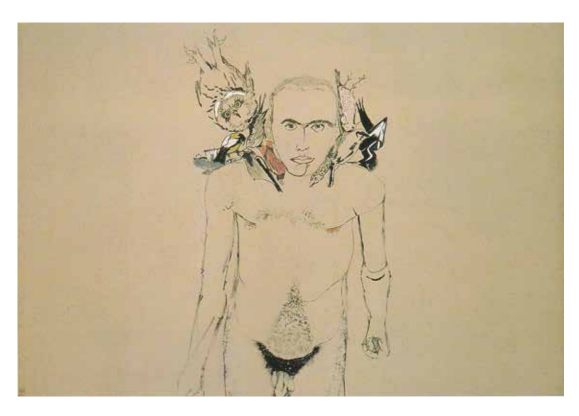
Sandro Chia *Il pintore*, 1983 Oleo su tela, 248 x 140 cm Vicenza, Collezione Danieli



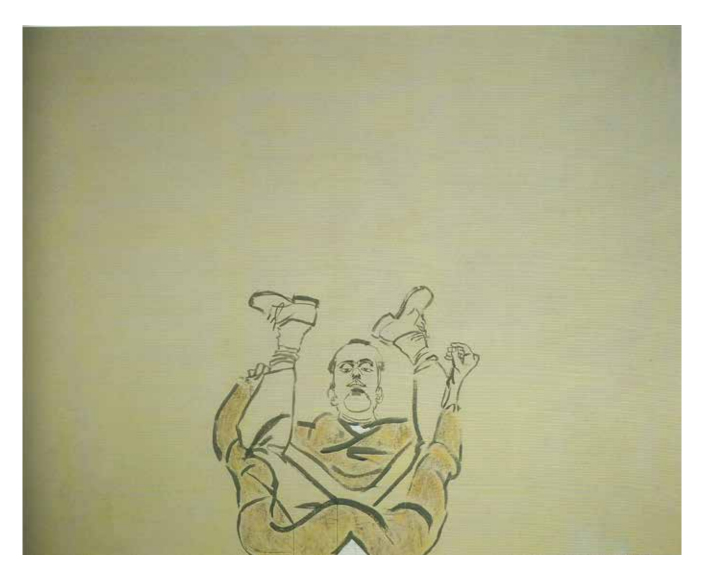
Sandro Chia Impolite Dynamite, 1986 Pastello su carta, dittico, 191 x 200 cm, 191 x 76 cm Milan, Provenance Galleria Schettini



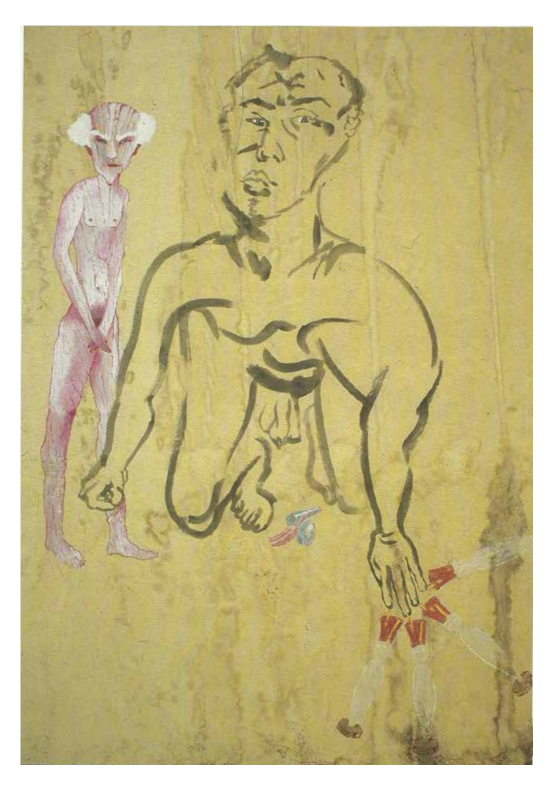
Francesco Clemente *Cartocci*, 1978
Tempera sobre papel lienzo, 85 x 160 cm Switzerland, Collezione Guntis Brands



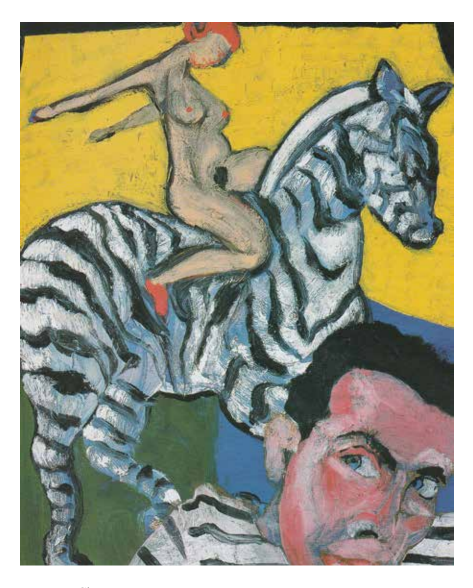
Francesco Clemente *Il primo autoritratto*, 1979 Inchiotro, pastello e gouache su carta montato in linio, 118 x 147,3 cm Zurigo, Collezione Bruno Bischofberger



Francesco Clemente *Autoritratto senza lo specchio*, 1979
Tinta quina sobre papel, 200 x 260 cm
Milano, Collezione Paolo Court / Annamaria Gambuzzi & Co.



Francesco Clemente *Senza titolo*, 1979 Tecnica mista su carta, 198 x 136 cm Collezione Fondazione di Ca' La Ghironda, Bologna



Francesco Clemente *Autoritrato*, 1980 Oleo su tela, 66,8 cm x 54, 2 cm New York, Collezione Gian Enzo Sperone



Francesco Clemente Non tutti non è nessuno alcuni non è tutti, 1980 Óleo sobre papel lienzo, 153 x 357 cm Roma, Collezione Silvana Stipa



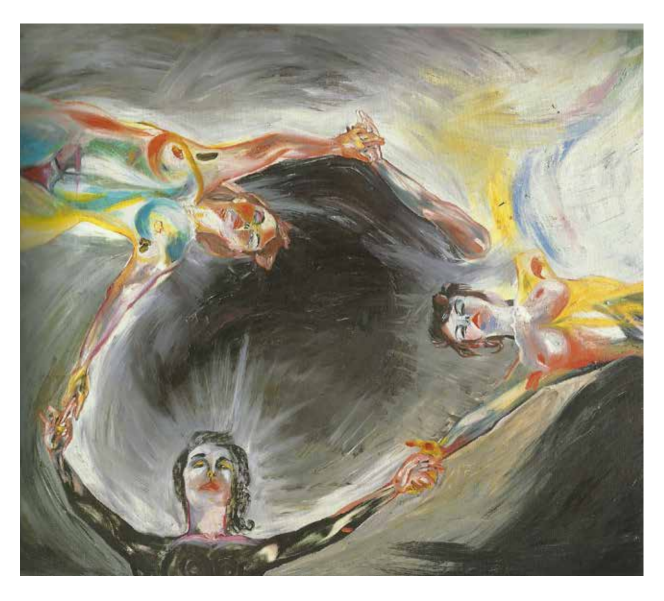
Francesco Clemente *Titire*, 1980 Oleo su tela, 60 x 91 cm Collezione privata



Francesco Clemente *Priapea*, 1980 Affresco, 200 x 319,5 cm Collezione privata

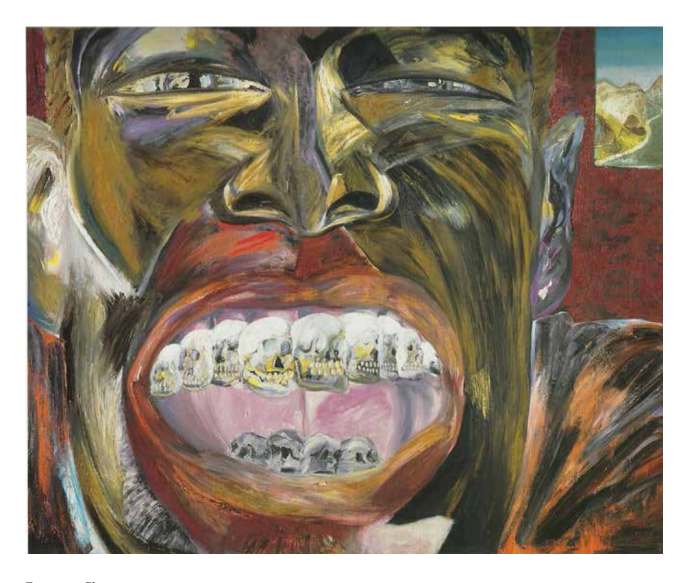


Francesco Clemente *The Fourteen Stations, No. I*, 1981-1982 Oleo e cera su tela, 198 x 223,5 cm Collezione privata

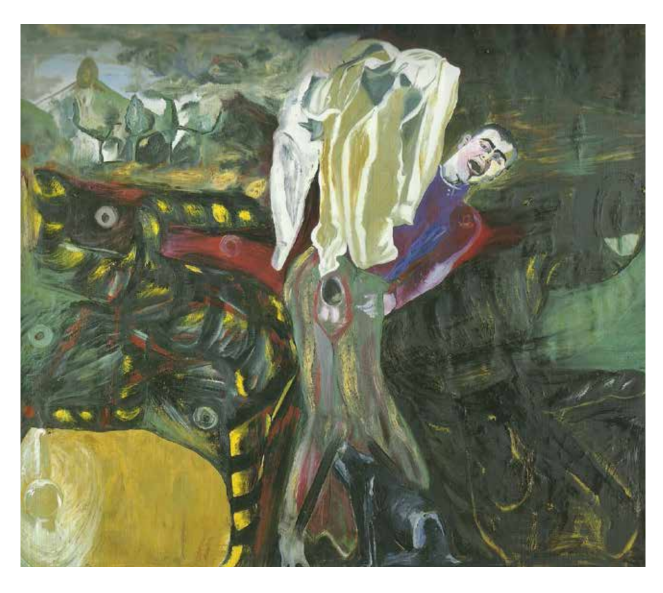


Francesco Clemente

The Fourteen Stations, No. II, 1981-1982
Oleo e cera su tela, 198 x 223,5 cm
Collezione privata

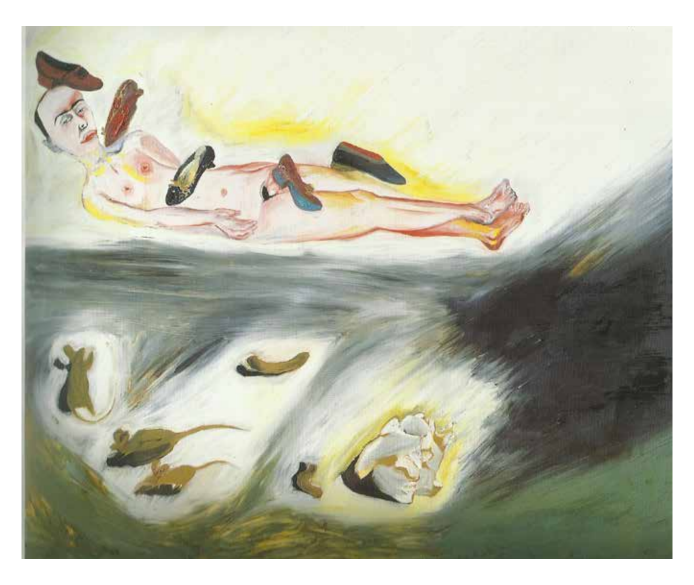


Francesco Clemente *The Fourteen Stations, No. III*, 1981-1982 Oleo e cera su tela, 198 x 236 cm Collezione privata

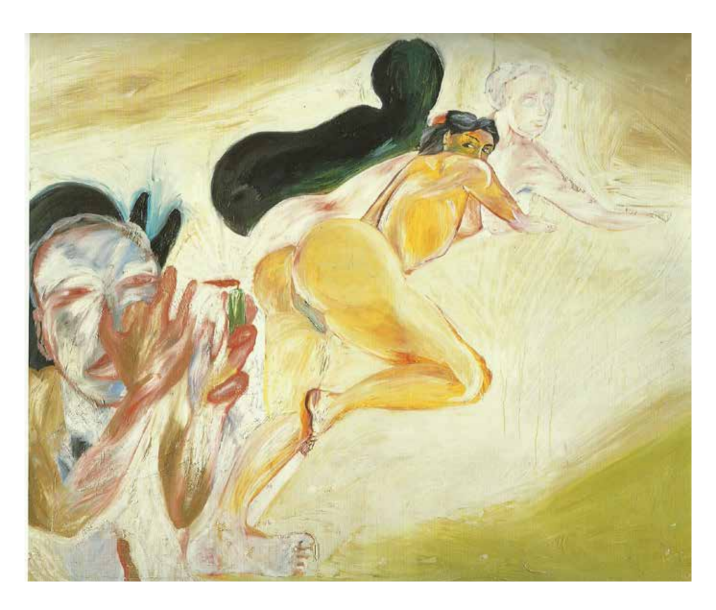


Francesco Clemente

The Fourteen Stations, No. IV, 1981-1982
Oleo e cera su tela, 198 x 225 cm
Collezione privata

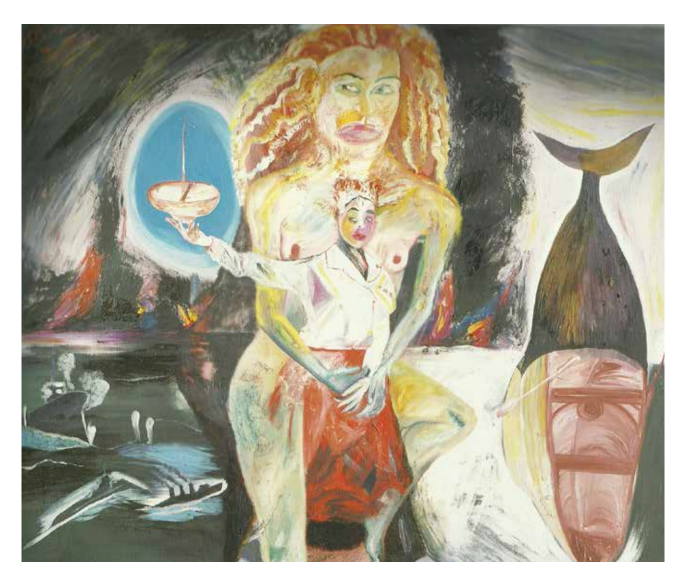


Francesco Clemente *The Fourteen Stations, No. VIII*, 1981-1982 Oleo e cera su tela, 198 x 236 cm Collezione privata

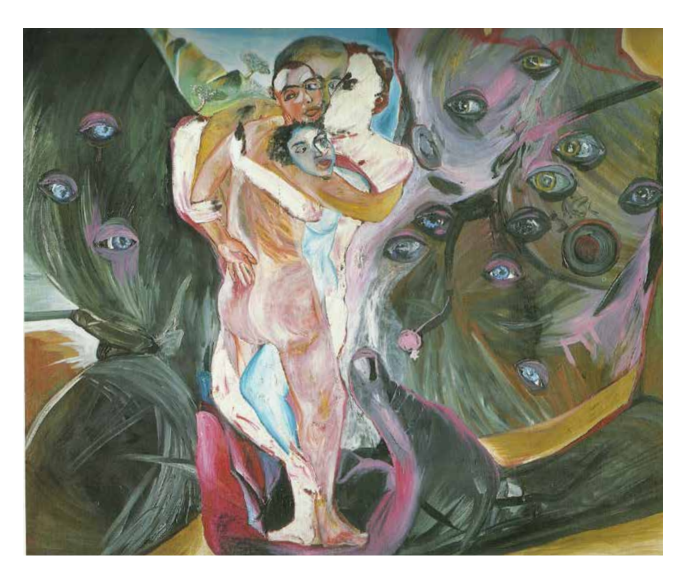


Francesco Clemente

The Fourteen Stations, No. IX, 1981-1982
Oleo e cera su tela, 198 x 236 cm
Collezione privata

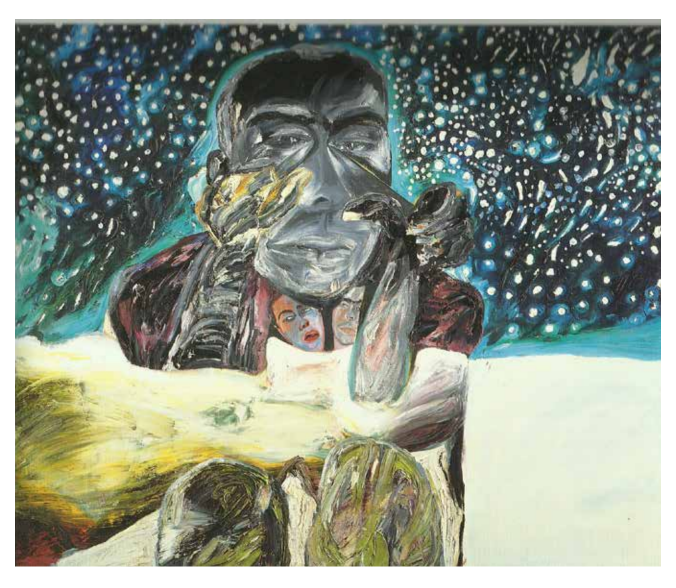


Francesco Clemente *The Fourteen Stations, No. X*, 1981-1982 Oleo e cera su tela, 198 x 236 cm Collezione privata



Francesco Clemente

The Fourteen Stations, No. XI, 1981-1982
Oleo e cera su tela, 198 x 236 cm
Collezione privata



Francesco Clemente

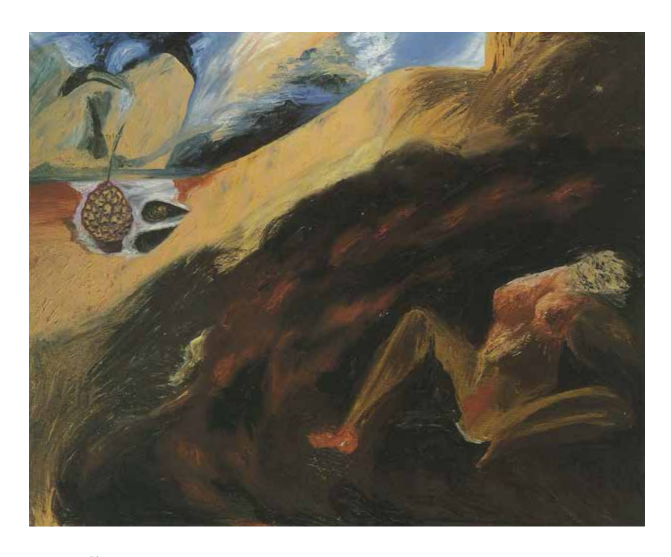
The Fourteen Stations, No. XII, 1981-1982

Oleo e cera su tela, 198 x 236 cm

Collezione privata



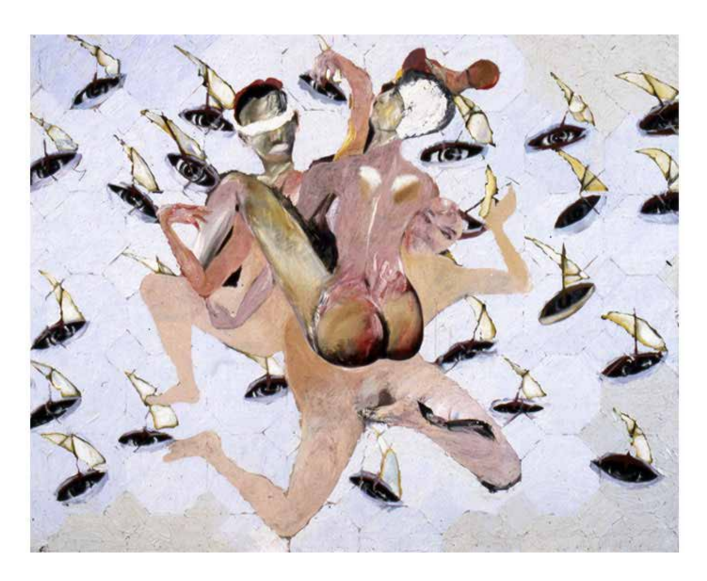
Francesco Clemente *Il sole di mezzanotte IX*, 1982 Oleo su tela, 200 x 250 cm Rivoli (Torino), Castello di Rivoli Museo d'Arte Contemporanea



Francesco Clemente *Equator*, 1982 Oleo su tela, 198 x 211 cm Collezione privata



Francesco Clemente Perseverance, 1982 Oleo su tela, 198,1 x 236,2 cm New York, Collezione privata



Francesco Clemente

The midnight sun II, 1982

Oleo su tela, 198,1 x 236,2 cm

Collezione privata



Francesco Clemente Premonition, 1983 Oleo su tela, 97 x 82 cm Collezione privata



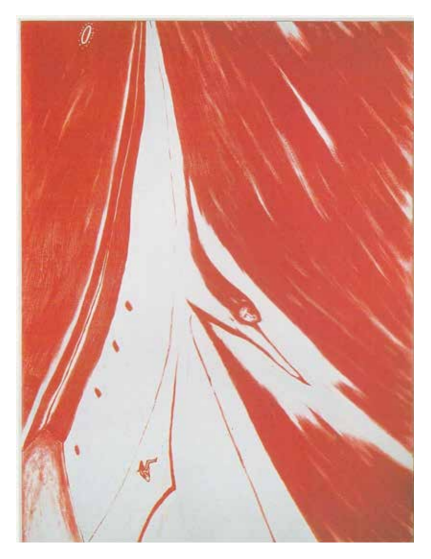
Francesco Clemente *Name*, 1983 Oleo su tela, 198 x 236 cm Collezione privata



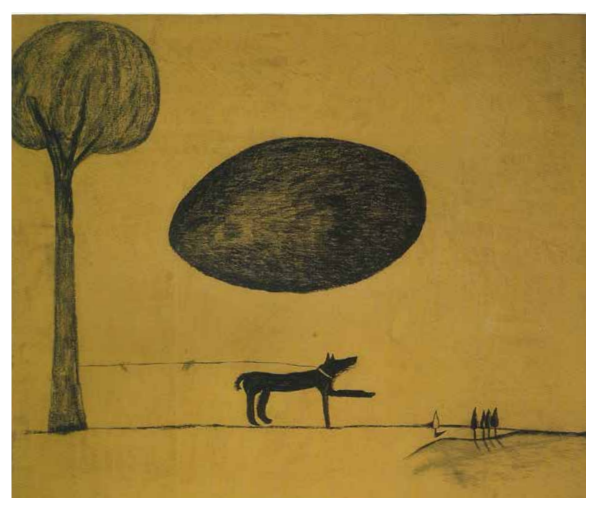
Enzo Cucchi Senza titolo, 1977 Oleo su carta, 25 x 71 cm Vicenza, Collezione Danieli



Enzo Cucchi Caccia mediterranea, 1979 Oleo su tela, 160 x 140 cm Collezione privata



Enzo Cucchi *La case vanno indietro*, 1979-1980
Oleo su tela e ceramica, 200 x 150 cm
Zurigo, Collezione Bruno Bischofberger



Enzo Cucchi *A Terra d'Uomo*, 1980 Matita su carta, 180 x 210 cm Roma, Collezione D'Alessandro



Enzo Cucchi *Cani con la lingua a spasso*, 1980 Oleo su tela, 180 x 205 cm Rivoli (Torino), Castello di Rivoli Museo d'Arte Contemporanea



Enzo Cucchi *Al buio sul mare Adriatico*, 1981
Litografia planografica, 37,4 x 47,8 cm
Litografia numero 40, Australia, Collezione National Gallery of Australia



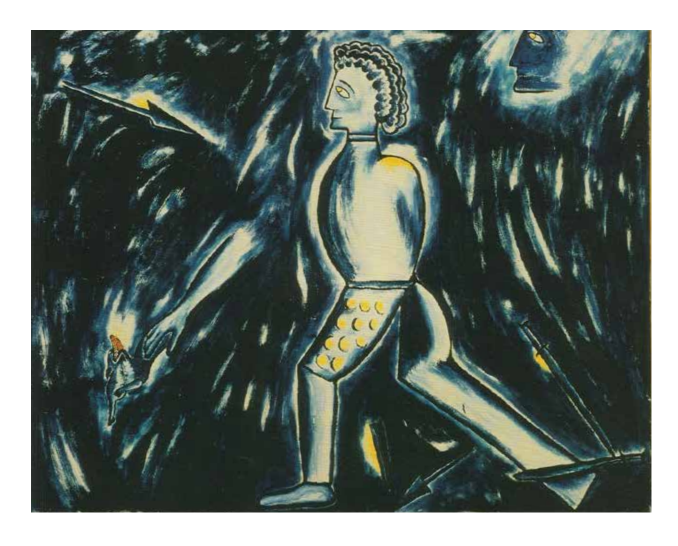
Enzo Cucchi *Carro di Fuoco*, 1981 Tecnica mista su tela, 100 x 740 cm Collezione privata



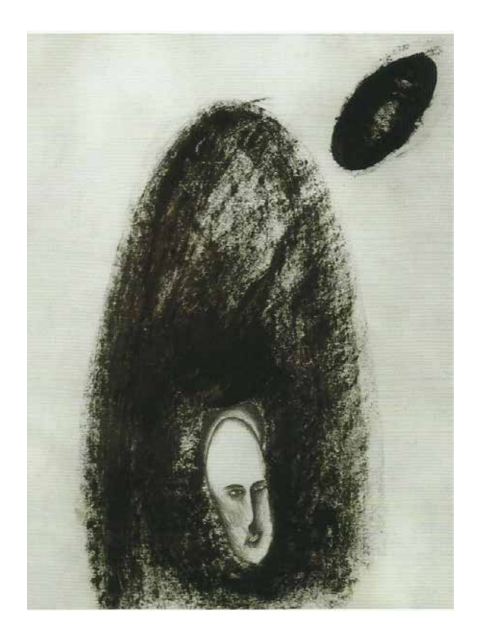
Enzo Cucchi La guerra della regioni, 1981 Pannello su carta montata su tela, 172 x 432 cm Rivoli (Torino), Castello di Rivoli Museo d'Arte Contemporanea



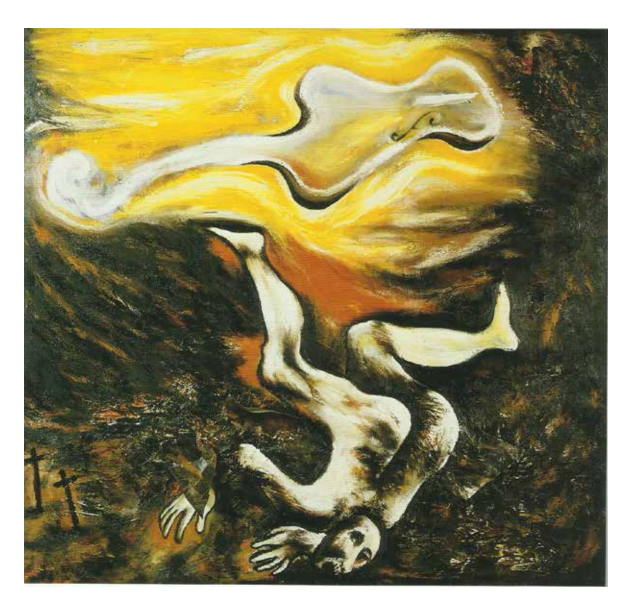
Enzo Cucchi *Lo singaro calvo*, 1981 Oleo e metallo su tela, 206 x 135.8 x 40cm Collezione privata



Enzo Cucchi Grande Viaggio di Caccia e di Guerra, 1981 Oleo su tela, 200 x 240 cm Roma, Collezione Giorgio Franchetti



Enzo Cucchi *Senza titolo*, 1981 Carboncino e matita su carta, 40 x 30 cm Collezione privata



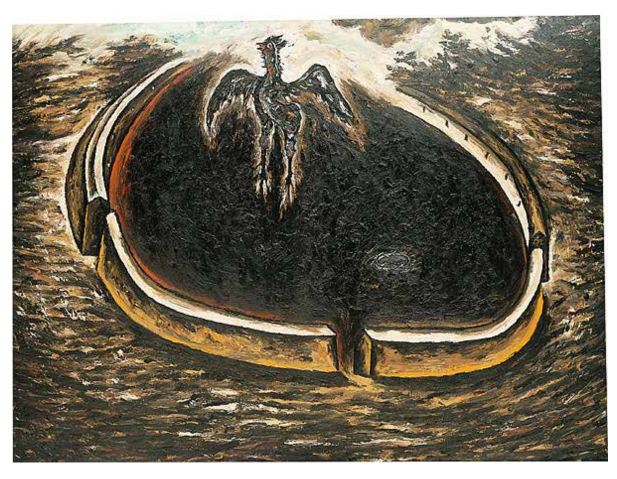
Enzo Cucchi *Musica ebbra*, 1982 Tecnica mista su tela, 190 x 200 cm Switzerland, Collezione Guntis Brands



Enzo Cucchi Passeggiata Barbara, 1982 Oleo su tela, 172.1 x 87.6 cm Collezione privata



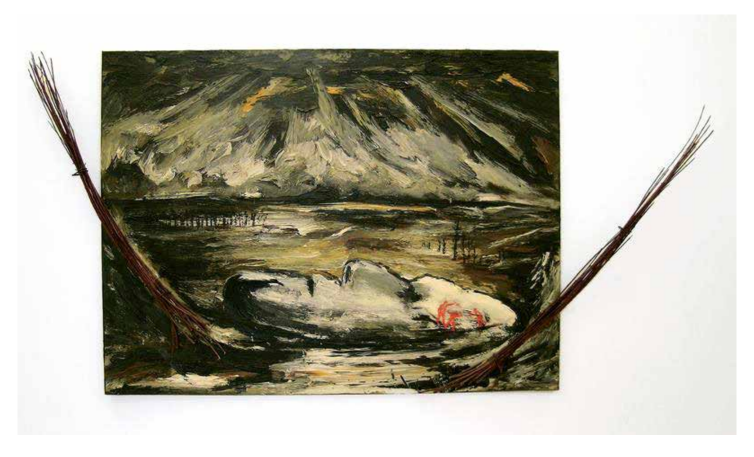
Enzo Cucchi *The Days Must Be Laid on the Ground*, 1983 Oleo su tela due pannelli con pittura mettalica, 121.9 x 629.9 x 25.4 cm New York, Museum of Modern Art (MOMA)



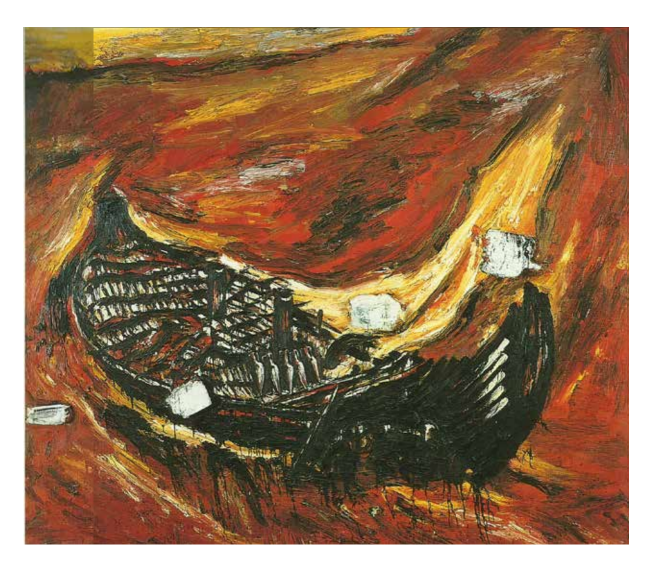
Enzo Cucchi *Il vento dei galli neri*, 1983 Oleo su tela, 299 x 399 cm Australia, Collezione appartenente alla National Gallery of Australia



Enzo Cucchi *La seggiola di Van Gogh*, 1984 Oleo su tela, 260 x 340 cm Collezione privata



Enzo Cucchi Pensiero millenario, 1984 Oleo su tela, 120 x 280 cm Collezione privata



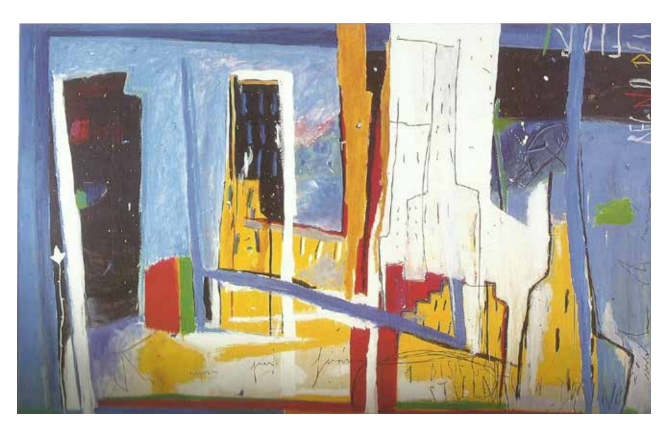
Enzo Cucchi *La deriva del vaso*, 1984-1985 Oleo su tela, elementi in geso, 280 x 320 cm Switzerland, Collezione Guntis Brands



Nicola de Maria *Trase vierno*, 1979 Oleo su tela, 104 x 72 cm Collezione Peponi



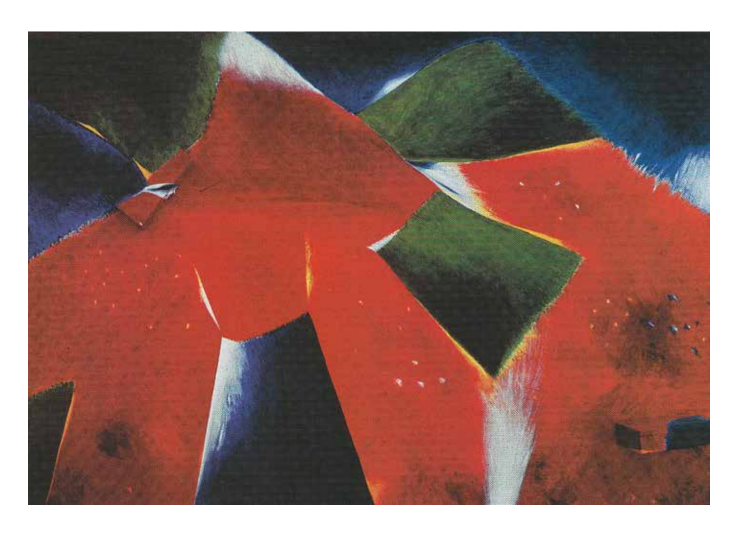
Nicola de Maria *Ma fleur*, 1979 Pigmento su tela, 150 x 240 cm Collezione privata



Nicola de Maria *Molti anni per finire un disegno stellato a Torino*, 1981-1982 Tecnica mista su carta montata su tela, 200 x 320 cm Collezione privata



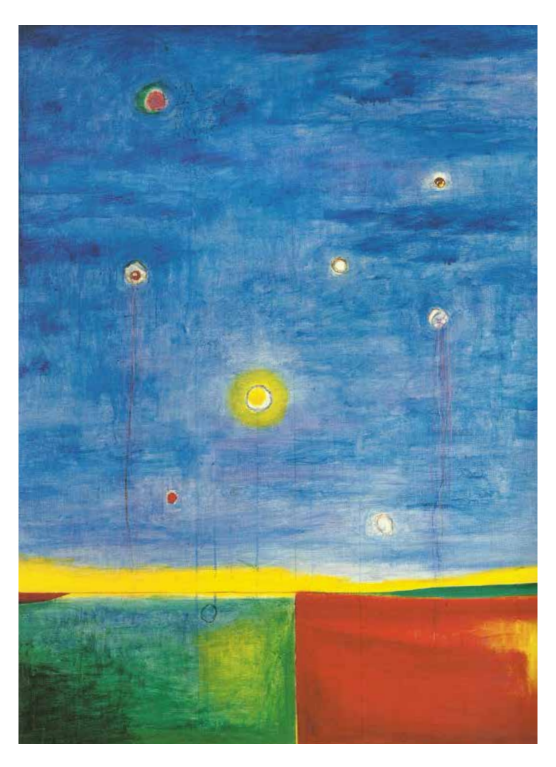
Nicola de Maria Mare, chiudere fli occhi, o mare, 1982 Tecnica mista su tela, 146,5 x 481 cm Collezione privata



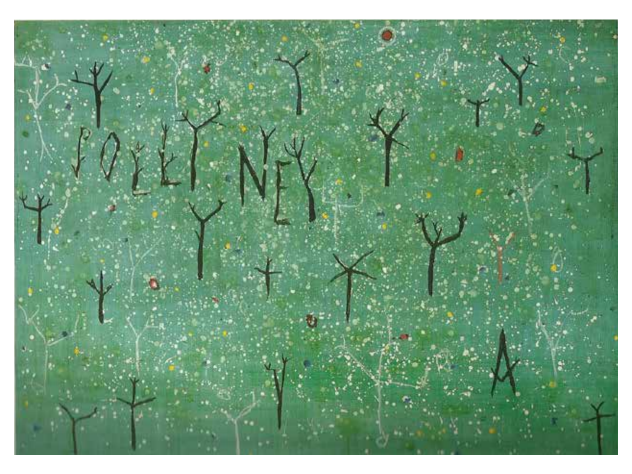
Nicola de Maria Viaggio nel regno del fiori dentro il pittore, 1982 Oleo su tela Rivoli (Torino), Castello di Rivoli Museo d'Arte Contemporanea



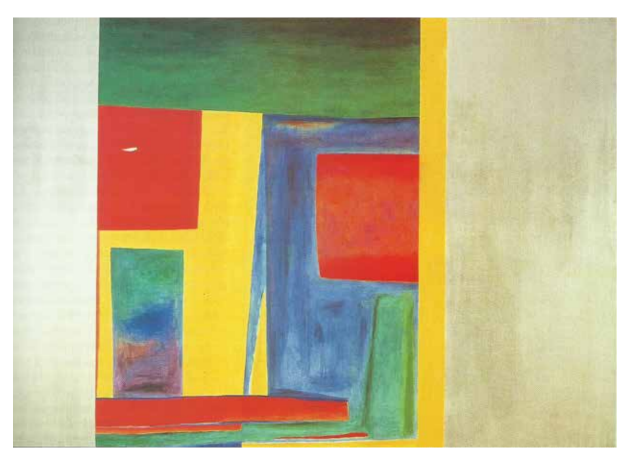
Nicola de Maria *Testa dell'Artista Cosmico*, 1982 Acrilico e collage su tela, 199 x 309 cm Collezione privata



Nicola de Maria *Dentro la testa dell'immenso poeta Velimir Chlebnikov*, 1982-1983 Oleo su tela, 150 x 110 cm Milano, Collezione privata



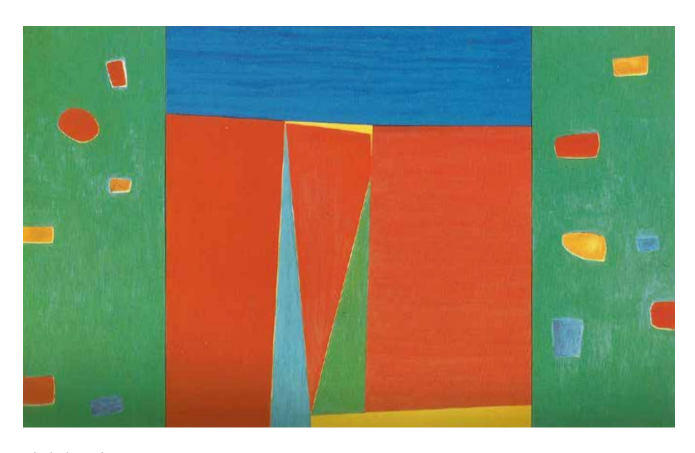
Nicola de Maria Polline (Pensieri generosi delle donne), 1983-1984 Tecnica mista su tela, 110,4 x 150,2 cm Arosio, Collezione Marcello Pepori



Nicola de Maria *Testa dell'artista cosmico a Torino*, 1984-1985 Oleo su tela Rivoli (Torino), Castello di Rivoli Museo d'Arte Contemporanea



Nicola de Maria Regno dei fiori, 1984-1985 Oleo su tela, 240 x 321 cm Como, Collezione Moltrasio



Nicola de Maria *Testa dell'artista cosmico*, 1985 Tecnica mista su tela, 355 x 560 cm Milano, Collezione Antonello Manuli



Nicola de Maria *Puro Regno dei Fiori*, 1985 Oleo su tela, 50 x 40 cm Milano, Galleria Cardi

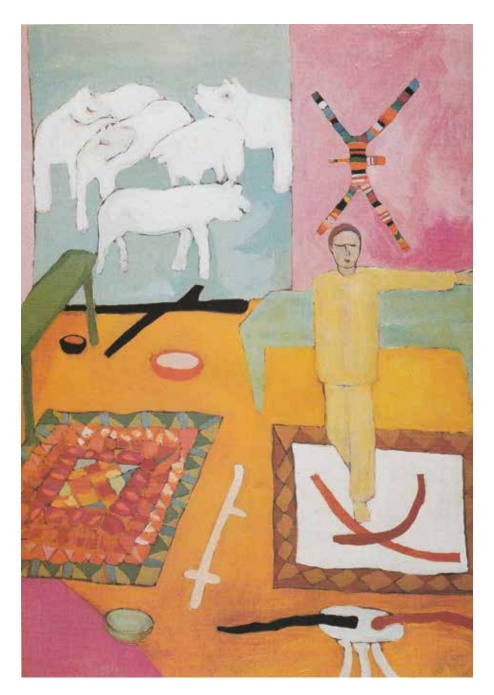


Mimmo Paladino

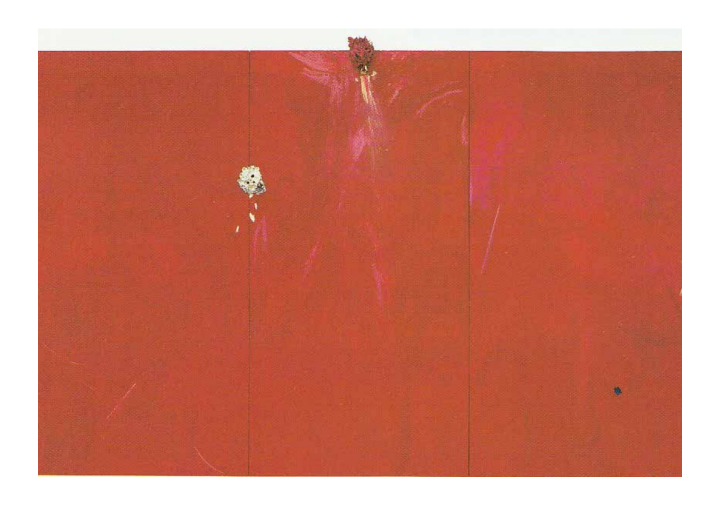
En De Re, 1977

Oleo su tela, 10 x 12 cm; teca 47 x 45 x 100 cm

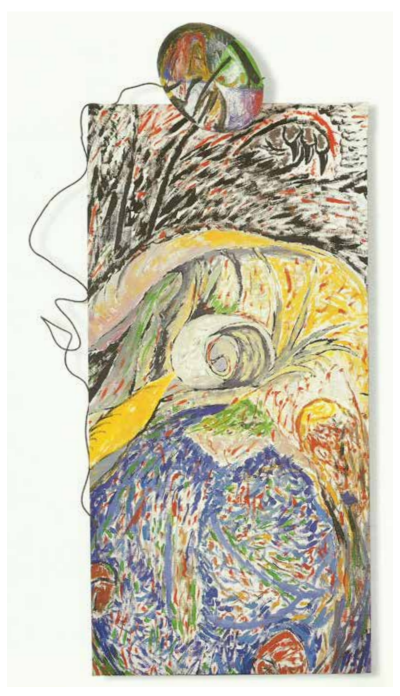
Collezione dell'artista



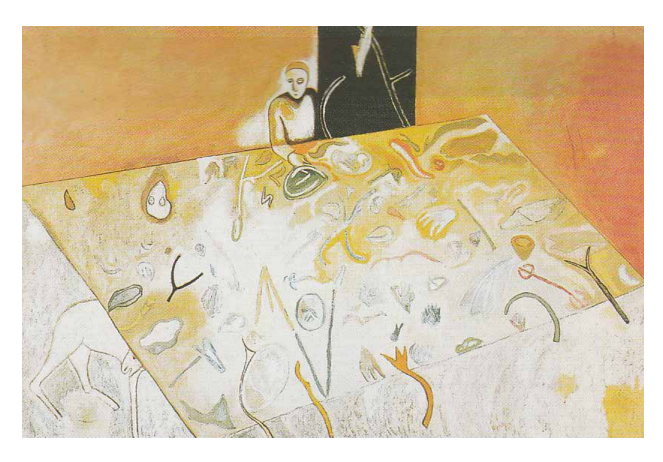
Mimmo Paladino Silenzioso, mi ritiro a dipingere un quadro, 1977 Oleo su tela, 70 x 50 cm Collezione dell'artista



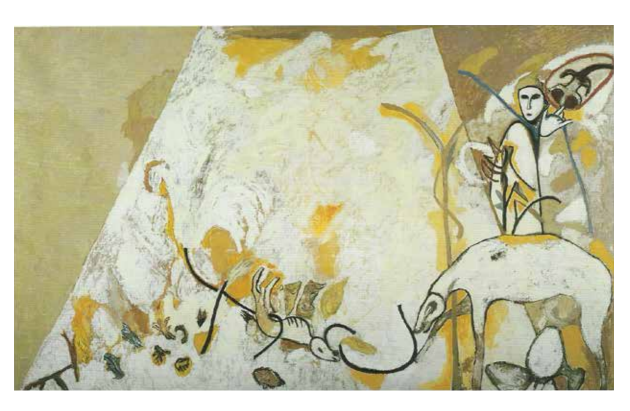
Mimmo Paladino *Rosso silenzioso*, 1980 Oleo su tela, 300 x 465 cm Collezione privata



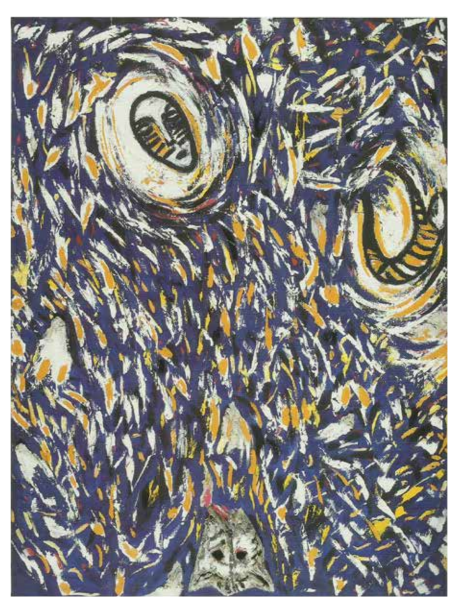
Mimmo Paladino *Borchi-Giardini*, 1980 Tecnica mista su tela e ferro, 230 x 120 cm Paduli, propietà dell'artista



Mimmo Paladino Notte di Pasqua, 1981 Oleo su tela, 200 x 305 cm Collezione privata



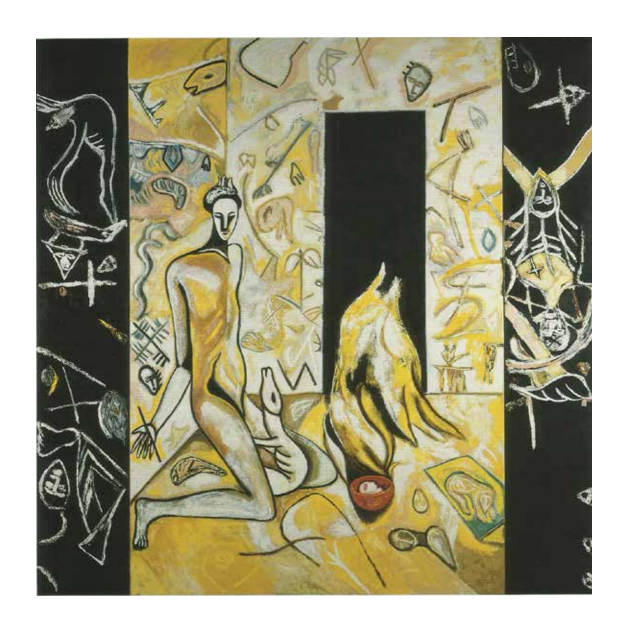
Mimmo Paladino *Alle prime luci dell'alba*, 1981 Tecnica mista su tela, 200 x 300 cm Collezione private



Mimmo Paladino *Caccia notturna*, 1981 Tecnica mista su tela, 120 x 90 cm Collezione privata



Mimmo Paladino *Poema alle porte di Belem*, 1982 Tecnica mista su tela, 300 x 300 cm Collezione privata



Mimmo Paladino *La porta*, 1982 Oleo su tela, 300 x 300 cm Modena, Galleria Emilio Mazzoli



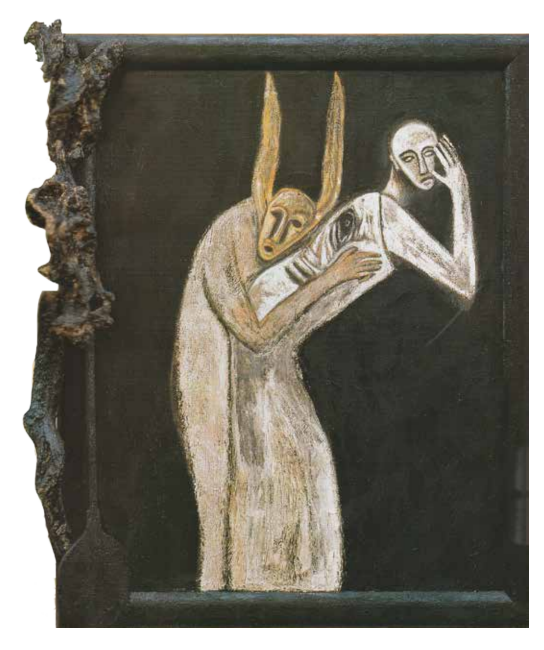
Mimmo Paladino
Senza titolo, 1982
Oleo su tela, 200 x 300 cm
Berlino, Staatliche Museen Preussischer Kulturbesitz - Nationalgalerie.



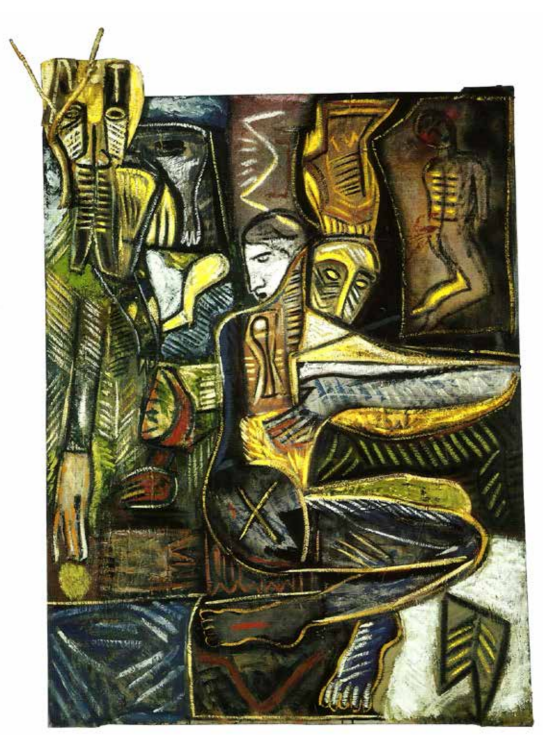
Mimmo Paladino *Senza titolo*, 1983 Oleo su tela e legno dipinto, 330 x 221 cm Collezione privata



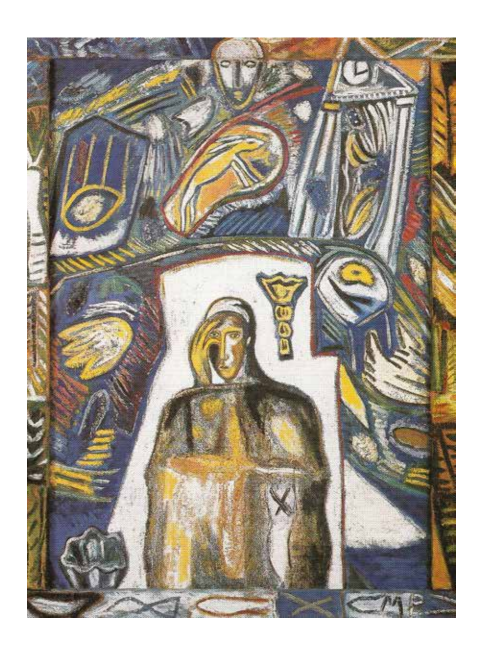
Mimmo Paladino Suonno (d'après Piero della Francesca), 1983 Oleo su tela, 205 x 220 cm Lubiana, Collezione privata



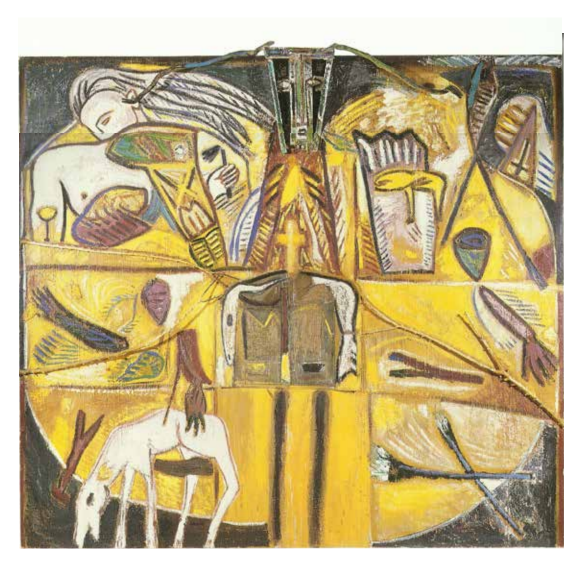
Mimmo Paladino *La virtú del fornaio in carroza*, 1983
Tecnica mista su tela, 223,5 x 184 cm
Rivoli (Torino), Castello di Rivolli Museo d'Arte Contemporanea



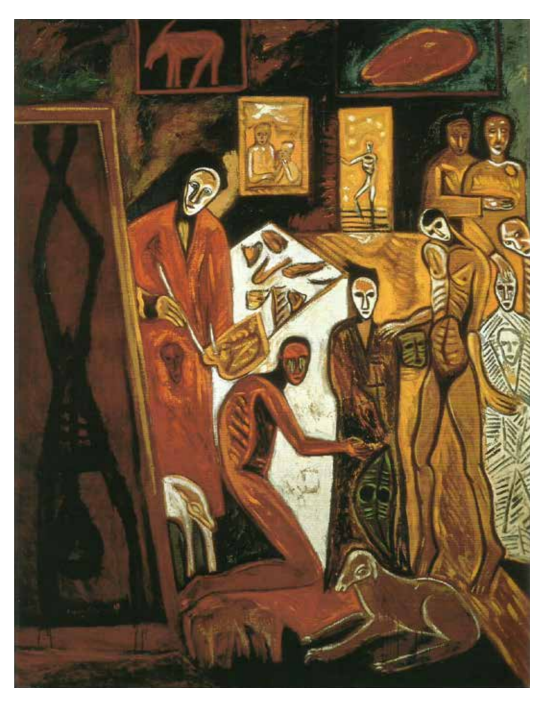
Mimmo Paladino Piccolo animale della notte, 1984 Oleo su tela, 178 x 120 cm Collezione Guntis Brands, Switzerland



Mimmo Paladino Sonno al tempio, 1984 Tecnica mista su tela, 200 x 150 cm Collezione privata



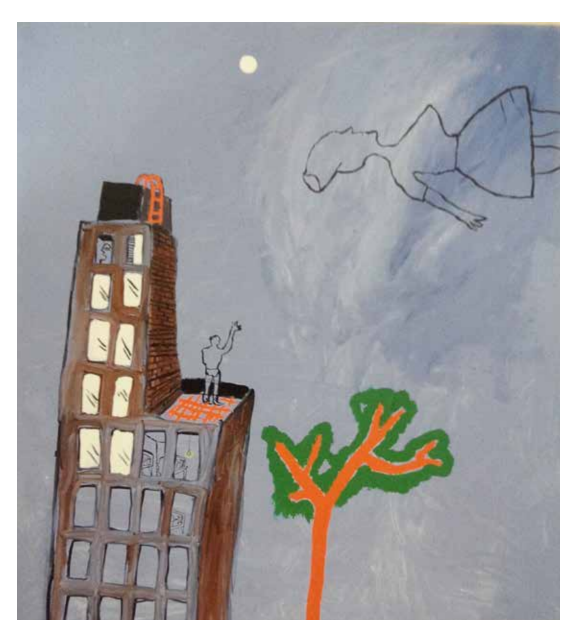
Mimmo Paladino *Medusa*, 1984 Oleo encausto e collage su tela, 239 x 264 cm Collezione privata



Mimmo Paladino *Il visitatore della sera (ritratto di G.F.)*, 1985 Oleo su tela, 200 x 155 cm Roma, Collezione Giorgio Franchetti



Samy Benmayor Senza titolo, 1984 Oleo su carta, 110 x 75 cm Collezione privata

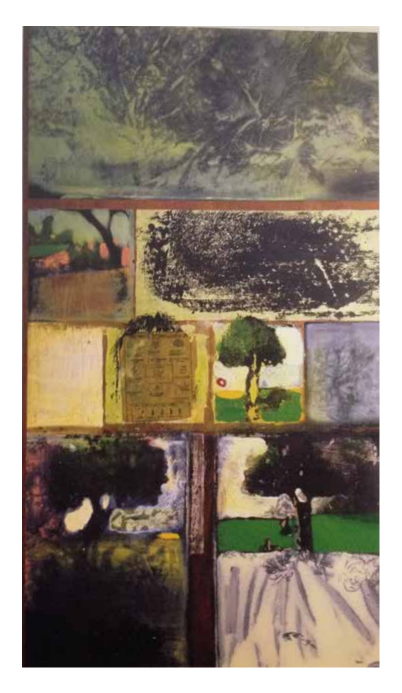


Samy Benmayor

Amanece en Santiago
(L'alba a Santiago), 1986
Oleo su tela, 150 x 145 cm
Collezione privata



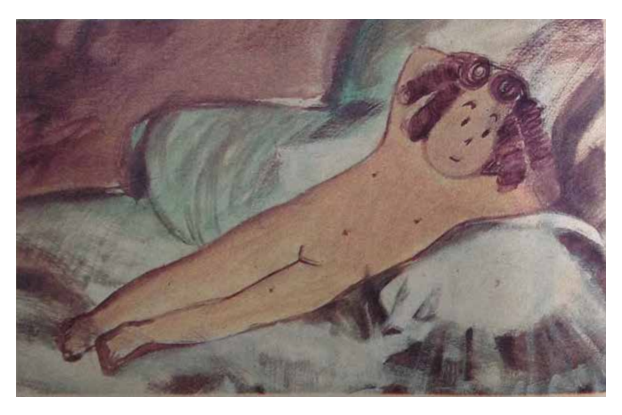
Samy Benmayor Encuentro entre Cirse y Odiseo (Incontro tra Circe e Odiseo), 1988 Acrilico su tela, 170 x 290 cm Collezione LAN



Carlos Maturana "Bororo" El árbol (L'albero), 1982 Tecnica mista su legno, 173 x 91 cm Collezione privatta



Carlos Maturana "Bororo" *El califont* (*La caldaia*), 1984 Acrilico su tela, 300 x 300 Collezione privata



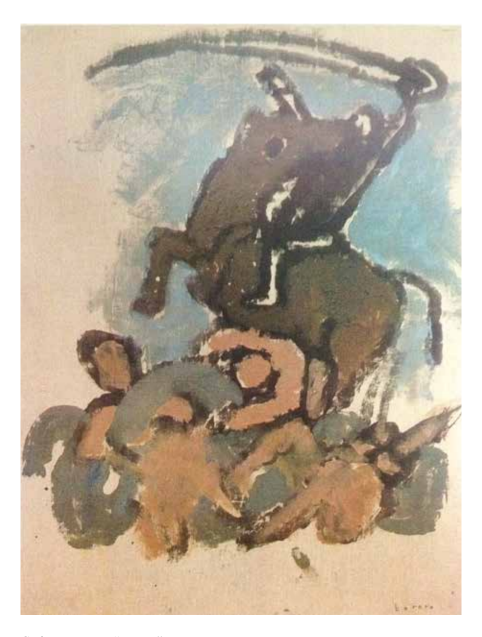
Carlos Maturana "Bororo" Estudio para maja (Studio per maja), 1984 Acrilico su tela, 70 x 120 Collezione privata



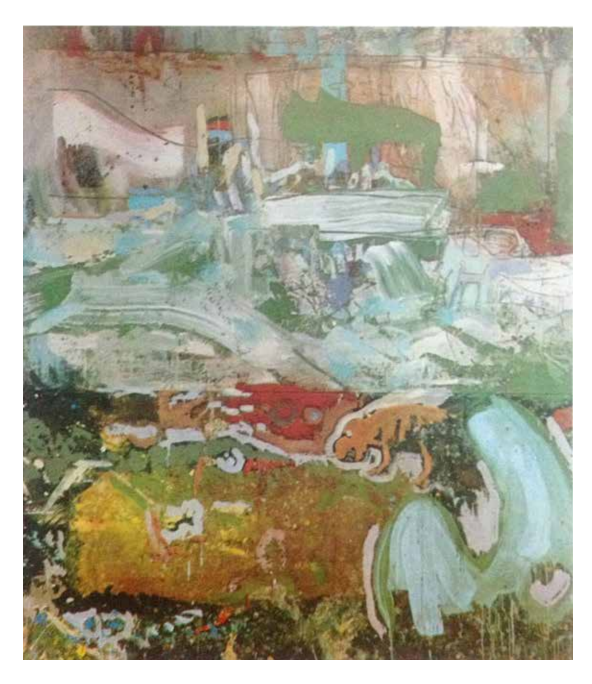
Carlos Maturana "Bororo" La fundación de Santiago (La fondazione di Santiago), 1984 Acrilico su legno, 200 x 400 cm Collezione privata



Carlos Maturana "Bororo" *El pensador* (*Il pensatore*), 1988 Oleo su tela, 160 x 147 cm Collezione privatta



Carlos Maturana "Bororo" *Manuel Rodriguez*, 1987 Acrilico su tela, 90 x 65 cm Collezione privatta



Carlos Maturana "Bororo" El perro (Il cane), 1987 Acrilico su legno, 270x 240 cm Collezione privatta



Carlos Maturana "Bororo" *La cazuela*, 1987 Acrilico su tela, 189 x 150 cm Collezione Museo Nacional de Bellas Artes

## Capitolo I

A. Bonito Oliva, La Trans-avanguardia italiana, "Flash Art", Politi, nº 92-93, Politi Editore, Milano, Ottobre -Novembre, 1979



## THE ITALIAN TRANS-AVANTGARDE

Art is finally returning to its internal motives, the reasons which constitute its working, its place par excelsons which constitute its working, its place par excelsons which constitute it is interested by the continuous digging inside the substance of painting.

The idea of art in the 70 shas been for rediscover within
self the pleasure and the peril of getting your hands
self the pleasure and the peril of getting your hands
self the pleasure and the peril of getting your hands
self in approximations and never definitive
undrigs. The work becomes a nomad's map of the
provision preconstituted by artists, the seeing-blind
wacang their take around the pleasure of an art that
down't stop at anything, not even history.

Art in the 60s, including that of the avanti-garde, has
self a moral character in its critical design, the fortion of the flatian "arte povera" (fiterally, poor art)
provided a repressive and masochistic line, fortu-

duction careful of getting trapped into the geometric subject to its continuity. As their final aim, the necessarily against fixed to save the artist's happy conscience, entirely based on the internal consistency of his work, realized within the experimental limits of language, against the negative inconsistency of the world.

world.

Such a theory causes that coercion to be new which characterized aristic production in the 60s, an activity circumscribed to language which promoted the need to experiment with new techniques and new methodologies in the face of a dynamic reality. dynamic reality.

mental in and of itself in its productive capacity and in all developments of tendencies of thought. Artists in the 70s begin to operate at the very point where the operation be new ceases, at the moment of the productive slow-down of economic systems, when the world is emangled in a series of crises stripping the productivetic goldiness of all of its ideological systems. Finally talk has been heard and is satisfied and according to the etymon, "breaking point" and verification," then we can use the word as a perman-



Enze Cupchi, Senza Titale.

nately contradicted by some artists' works. Later on creative practice did away with the formal censurship related to artistic production to favor the practice of opulence as amends for an initial loss, an access that means neither ascelicism nor renunciation, but growth and development of the capacity to become a land-owner, at the limits of a possession put into con-

into owner, at the limits of a possession put into con-tinuous debate by the work's and the artist's natural movement of dispossession and overcoming. Its opulence consists in its capacity to invest an initial loss, in the nocturnal condition of the day-to-day, with the risk of a solar practice of art. Finally picforal practices are taken up as an affirmative movement, as a gesture which is no longer one of defense, but of active, daytime, fluid penetration.

The initial precept is that of art as the production of a catastrophe, a discontinuity that destroys the tectonic balance of language to favor a precipitation into the substance of the "immaginario," neither as a nostalgic return, nor a reflux, but a flowing that drags inside itself the sedimentation of many things which exceed a simple return to the private and the

By definition the avant-garde has always operated within the cultural pattern of an idealistic tradition which tends to shape the development of art into a progressive, continuous and rectilinear line. The progressive, continuous and rectilinear line. The ideology which subscribes to this mentality is Linguistic Darwinism, an evolutionary idea of art ascertaining a tradition in the linguistic development from our avant-garde ancestors up to the istest outcomes of artistic research. This position's idealism lies in its consideration of art and its development apart from the blows and counterblows of history, as if artistic production were torn away from history's more general production.

Until the 70s avant-garde an maintained this men-tailty operating within the philosophic theory of Lingu-istic Darwnism, of a cultural evolution respectful of every geneology with a puristic and purishical punc-tiliousness. This caused an artistic and critical pro-



Trapico, 1979. Courtesy Paul Maenz, Kolin



Sandro Chia, 1977

1076

Francesco Clemente, Paroir as

ent angulation to verify the real stuff of art. The delin

ent angulation to verify the real stuff of art. The defini-tion of the crisis in art refers to two levels: the death of art and the crisis of the evolution of art. In Hegelian terminology, however, the death of art means the bypassing of the categories of artistic working by philosophy, the science of thought which includes and absorbe artistic intuition. More recently the death of art refers to the realization that such as experience can no longer corrode the various levels of reality. If on the one hand the impotence of the superstructure (art) compared to the structure (the economy politics) is underlined, on the other we can economy, politics) is undefined, on the other we can ascertain the fall in artistic production from quality (value) to quantify (merchandise).

Today the crisis in art in sensu stricto means the Today the crisis in art in sensu stricto means the crisis in the evolution of the artistic language—the crisis in the avant-garde's Darweistic and Evolusionary mentality. This critical moment is overturned in terms of new operability by the artistic generation of the 70s. They have unmasked the progressive valence of art, demonstrating how in the face of the unchangeability of the world, art is not for progress but rather progressive with respect to its consciousness of both its own and circumscribed internal evolution.

Now the scandal paradoxically consists in the lack Now the scandal paradoxically consists in the lack of novelty, art's capacity to achieve a biological respiration of speedings- up and slowings-down. Novelty is always been of a market demand for the same merchandise, but in a transformed shape. In this sense many poetics and their relative subgroups were burned in the 60s. Because through their poetics, the sub-groups permit the constitution of the notion of faste which, by reason of sheer quantity of artists working in the same direction, allows the social and economic consumption of art. c consumption of art.

Finally the poetics have been thinsed out, every artist working on an individual research that shatters social taste, and pursuing the finality of the work itself. The value of individuality, of working by oneself, is contrary to a social system crossed by superimposed

mar Money Order In: Grandarile Peril Epitare, 20 Via Donardia, 2013) Millia Flash Art Subscribe to Flash Art & Art Duary Spe



Sandro Chia, A Sarler Photo Alberto Royer

totalitanan systems, political ideology, psychoanaly finalitation systems, possess accordingly by the antino-nies and the sciences, all of which resolve the antino-mies and swerves, produced in the forward movement of reality, inside their own vewpoints, their own projects. Inside a concentration camp which cuts down on its own expansion and lends to reduce all desire and material production off its own torturous and impregnable routes, a culture of forecasts has to lighten as belt. The religious system of ideologies, of psychoanalytic and acientific hypotheses, tends to transform all that is different into something functional to the system recognition and desired. to the system, recycling and converting into terms of functional and productive all that is instead rooted in

That which cannot be reduced to these terms is art, which cannot be reduced to these terms is art, which cannot be confused with life. Art instead serves to push existence towards conditions of impossibility. which cannot be consistent of impossibility. In Inis case impossibility refers to the possibility of keeping artistic creativity anchored to the project of one's own production. The artist of the 70s is working on the threshold of a language which cannot be reduced to reality, under the impetus of a desire which never changes in the sense that it is never transformed except in its own appearance. In this sense art is tillological activity, the applied activity of a desire formed except in its own appearance. In this sense are is tiological activity, the applied activity of a desire which only lets itself be ratified according to its image and not its motivation. Art does not accept transac-tions, conjugated inside the artist's need to make the relative data of current production absolute and to



Remo Salvedori: murattation at Pasia Betti, Milano, 1970. Foto

create discontinuity of movement, while the austere immobility of the productive concept exists.

Today art as not the artists insertion of remarks which the territory of tanguage never dual or specular with respect to reality. In this sense the production of art by the 70s generation moves along paths which

require other disciplines and other concentrations. Here concentration becomes deconcentration, the need for catastrophe, breaking with social needs. Anistic experience is a necessary by experience that confirms the uneliminability of breaking-off, the incurability of every conflict and reconciliation with things. This type of art is born in the conceiliation with things. This type of every fragment, of the impossibility recreating unity, and balance. The work becomes indispensable because it concretely re-establishes indispensable because it concretely re-establishes off and imbalances in the religious system of political, psychoanalytic and scientific ideologies, which tend instead to reconvert the fragment in terms of metaphysical totality.

which tend instead to receive a consistency of metaphysical totality. Only art can be metaphysical because it succeeds in transfering its ends from outside to inside itself in its possibility of establishing a fragment of the work as a totality which recalls no other value outside of the fact.

of its own appearing.

Basically art finds inside itself the strength to decide the store from which to draw the energy necessary to



Mimmo Paladino, Painting on a wall in Naples, 1979. Detail

construct its images, and the images themselves an extension of the individual "immaginario" that rises to an objective and ascertainable level through the intensity of the work. Because without intensity there is no art. Intensity is the work's ability to offer itself, or what Lacan calls the "look-tamer", its capacity to fas-cinate and capture the spectator inside the intense field of the work, inside the circular and self-sufficient space of art functioning according to internal laws regulated by the demiurgic grace of the artist, by an internal metaphysics which excludes any outside metaphysics. motivation.

The rule and motivation of art is the work itself. imposing the substance of its own appearing made up of material and shape, of thought directly embo-died in painting, and the sign, unpronouncable without the help of the grammar of vision.

the help of the grammar of vision.

In this way art in the 70s appears deliberately shattered, disseminated in many works, each one carrying within itself the intense presence of its own existence regulated by an impulse circumscribed to the singularity of the work created. Thus is delineated the concept of catastrophe, the production of discontinuity in a cultural fabric held up in the 60s by the principle of linguistic approval. The internationalistic utopia of an characterized the research of Italian "are powera" bent on smashing national borders, thereby losing and allenating the deepest cultural and antibropological. and alienating the deepest cultural and anthropologic

In opposition to the apparent normalism of italian are poveral and the experiences of the 60s, based on the recognition of methodological and technical affinities, the artists of the 70s respond with a normalism base. dism both diverse and diversifying playing on the sensitivity and the swerve between one work and

The unexpected landslides of the individual imma-gination preside over the artistic creativity previously mortified by the impersonal synchronic character



and even by the political climate of the 6% who preached depersonalization in the name of the semancy of politics. Now instead an first temposes, artist's subjectivity, to express itself through the national form of language. The personal accurate anthropological valence because it samosate bringing the individual, in this case the artist back state of renewal of a sentiment towards himself.

The work becomes a microcosm which grans are establishes the opulent capacity of artitor october return to being a land-owner, of a subjectivity fluid to the point of entering the folds of the private as we basing the values and the motivations of dawns are considered. every case on its own pulsion

every case on its own pulsion.

The ideology of Italian poverismo and the billogy of conceptual and are bypassed by a new still, which preaches no pre-eminence outside of a already inside art and in the work a flagranty rescovering the pleasure of showing itself of or statewister, of the substance of the painting unenablered by ideologies and purely interectual some Art rediscovers the surprise of an activity recording on the property of the substance of the painting unenablered by ideologies and purely interectual some Art rediscovers the surprise of an activity respectively. Open even to the pleasure of the low purpose of possibilities, from the figure to the abstract month of the present of the possibilities. From the figure to the abstract month of the present of the pres



Nicola De Maria: Il deputario comunde di occidi 1977: Courtesy Paul Maonz, Kom Prioto Paul I

Flash An

medium, which all simultaneously cross each other and drip in the instantaneity of the work, assorted and automoded in its generously offering itself as a vision. In its normal creativity, art in the 70s has found its own individence, the possibility of unlimited free transit inside all territories with open refuences in all directions. Affets like Bagnoli, Chia, Cemente, Cubch. De Mana, Paladino, e Salvadon work in the mobile field of the trans-avaniparde, meaning the crossing of every experimental notion of the avant-parde according to the idea that every work prefuence an experimental transmarky, the artists surprise at a work no longer constructed according to the certainly expected of a project and of an idea, but such forms that the force his eyes under the pulsion of a hand which don's trait feeter his eyes under the pulsion of a hand which don's risitle the substance of art in an amount prairie.

amountain embodied somewhere between idea and sensively. The robon of art as catastrophe, as unplanned accountailty making each work different from the



Minimo Paladino. Il esso rivolto contra il muni. 1978. Olio su s Courtesy Paul Maenz. Kolo.

tion which respects no definitive engagement, which has no privileged ethic beyond that of obeying the dic-tates of a mental and material temperature synchro-

side, its pure inquiry, in favor of a visual solarity which means the possibility of realizing works well-made, in which the work reality functions as a look-farmer, in the sense that a tames the restliess glance of the special to, used to the avant-garde's open work the planned incompleteness of an art which needs the specialor's intervention to be brought to partection.

An in the 70s tends to bring ast back to a place of satisfying contemplation where the mythic distance, the far away contemplation is bringing one with or to the properties of the properties of the properties of the properties.

The trans-avantgarde spirs like a fan with a torsion

say and in its internal metaphysics.

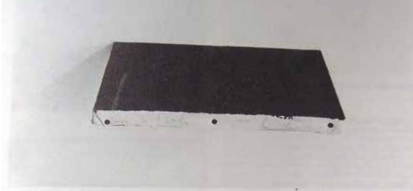
The trans-avantgarde spins like a fan wan a torsion of a sensitivity that allows art to move en all directions, excluding towards the past. It arrathustral wants to lose pothing of mankinds pass, he wants to throw everything into the crucible. (Netrische This means not missing anything because everything is continually reachable, with no more temporal categories and hierarchies of present and past typical of the avant garde, having always lived the time to its back as archeology, and in any case as evidence to realimate.

The work of Marco Bagnok is an investigation of the physical and mental quality of space and time in their interactions and in the open dialectic of multiplication (space times time). An analysis of the concept of limit of the interstice as the germinal place of differences and engaginess.

The principle of centrality is shattered to favor

The principle of centrality is shaftered to favor oblique and mobile relations.

Sandro Chia practices: Innough painting, the theory of a manuality sided by an idea, by putting to work a hypothesis formulated in the particularity of a figure or a sign. If the image constitutes on the one hand the unveiling of the idea on the other it is also evidenced the pictorial procedure that produces it and unvolts its internal circuit, the complex range of reflexes possible correspondences, the shiftings and cross-references between different polarities.



Nicela De Maria: Mare in tempeste: pure la vita. 1978. Courtesy Giorgio Persano, Torino, Foto: Paolo Pellion.

rest creates a transitability for young artists, even within the limits of the avant-garde and its traditions, no longer linear but made up of returns and projections ahead, according to a movement and a violssi-tude which are never repetitive since they follow the

shuous geometry of the ellipse and the spiral. The trans-avangarde means taking a nomad posi-

nous to the instantaneity of the work

Trans-avantgurde means opening up to the inten-tional chess-mating of Western culture's logocen-trism, to a pragmatism which returns space to the work's instinct, not pre-scientific attitude but if any-thing the maturing of a post-scientific position which exceeds the felicistic adjustment of contemporary and to modern science; the work becomes the moment of an energetic functioning which finds the strength to

accelerate and to achieve inertia within itself.
Thus question and answer come to a draw in the image match, and art bypasses avant-garde produc-tion's feature of setting itself up as an inquity, ignoring the spectator's expectations in order to arrive at the sociological causes provoking them. Avant-garde at always presumes discomfort and never the happiness of the public, obliged to move out of the field of the work to understand its complete value.

The artists of the 70s, whom I call the trans-avantgarde, have rediscovered the possibility of making the work clear through the presentation of an image which is simultaneaously enigma and solution. In this way art loses its nocturnal and problematic



Sandro Chia: Fer Organi: Foto: Alberto Roveri

Francesco Clemente works through repetition and shifting. He sets out with a pre-existent image which he reproduces in painting. However, every successive reproductions aftered and moves away from that which is being reproduced according to variations as subtle as they are unpredictable. An expected certainty is at the basis of the work, which in being effected implies a swerve away from the imitial norm. This shifting occurs through oblique lines, a tangble sign of the production of ofference.

Enzo Cucchi accepts the movement par excel-lence of art enscribing the ciphers of his own per-sonal language under the sign of inclination, where no



20. 1579 Courtesy Paul Maenz, Colonia



cole De Maria: Carro che mi porta lantano. 1979. Courtesy Marie scono, Bologna. Foto, Antonia Guerra.

Flash Art





Exec Carthi, Spire of the Merchen Laws shift Manoha, 1987, cm, 200 x 130.

It is obsously not possible to reduce all artists osage to comedy. Seither can we conceive of artists as being the laughter-makers of the image. This would imply a repetitive attitude in contrast with the idea of comicality which, on the contrary, calls for change and versatility. Movement is guaranteed by the oscillation between tragedy and comedy, and by the artist's freedom and power to decide his own position each time round, without responding to expectations or falling into conventional servitude.

The artist of the 70s is screnely

The artist of the 70s is serenely irresponsible, obeying to no compulsory moralism. In the sixties, this moralism turned drama into pathos

in many artists, leading them to back back to the values and virtues of past societies, and to set themselves up as the preceptors of crisis-stricken society.

But are has always meant the expe-

But are has always meant the experience of crisis, a questioning of guisrantees and secturity. France had Marat, whilst Italy has had Toto and the "commedia dell'arte." And it is onto this cultural and authropological backcloth that we can graft a study of art with its oscillations between tragedy and comedy. This tradition can be found in Italian mannerism (later exported to other countries) which succeeded in practising transgression by simulating it within the conventional meshes of a language which taked continuity and origin architage.

social acceptance.

Inst as the "Os have put an end to the dramatic rigidity of dogma, so the art of these past few years has done away with the emotional, moralistic tigidity of the previous art form, bringing creativeness back into the mobile territory of an experience which is no longer rhotorical but fragmentary and metaphysical.

Rome, 1979.

# La Trans-avanguardia Italiana



Mimmo Paladino. Full of stars, Piene di stelle, 1980. Mixed media on canvas. Tecnica mista su lela em. 130 a 300.

#### La Trans-avanguardia Italiana

L'arte finalmente ritorna ai suoi motivi interni, alle ragioni costitutive del suo operare, al suo luogo per eccellenza che è il labirinto, inteso come "lavoro dentro", come escavo continuo dentro la sostanza della pittura. L'idea dell'arte alla fine degli anni settanta è quella di ritrovare dentro di se il piacere ed il pericolo di tenere le mani in pasta, rigorosamente, nella materia dell'immaginario, fatta di derive e di sgomitate, di approssimazioni e mai di approdi definitivi. L'opera diventa una mappa del nomadismo, dello spostamento progressivo praticato fuori da ogni dieczione precostituita da parte di artisti che sono dei ciechi-svedenti,



Sandro Chia, Avenufors/Inventionio, 1860. Oil on

44



Misseo Paladine, En De Re, 1977, cm. 10 x 12.

che ruotano la coda intorno al piacere di un'arte che non si reprime davanti a niente, nemmeno davanti alla storia.

Negli anni sessanta l'arte aveva una connotazione moralistica, anche quella d'avanguardia: la formula dell'arte povera perseguiva nel suo disegno critico una linea di lavoro repressiva e masochistica fortunatamente contraddetta da alcune opere degli artisti. Successivamente la pratica creativa ha fatto saltare la censura formale attinente alla produzione artistica a favore di una pratica dell'opulenza, come riparazione ad una perdita iniziale, via ascensionale che non significa ascetismo o rimuncia ma crescita e sviluppo della capa-

cità di diventare possidenti, al limite di un possesso messo continuamente in discussione dal naturale movimento dell'opera e dell'artista, che è di spossessamento e di superamento. L'opulenza consiste nella capacità di investire nella perdita iniziale, nella condizione notturna del quotidiano, il rischio della pratica solare dell'arte. Finalmente la pratica pittorica viene assunta come un movimento affermativo, come un gesto non più di difesa ma di penetrazione attiva, diurna e fluidificante. L'assunto iniziale è quello di un'arte come produzione di catastrofe, di una discontinuta che rompe gli equilibri tettonici del linguaggio a favore di una precipitazione nella materia dell'immagi-

nario non come ritorno nostalgico, come riflusso ma come flusso che trascina dentro di sè la sedimentazione di molte cose, che scavalcano il semplice ritorno al privato ed al simbolico.

L'avanguardia, per definizione, ha sempre operato dentro gli schemi culturali di una tradizione idealistica tendente a configurare lo sviluppo dell'arte come una linea continua, progressiva e rettilinea. L'ideologia ottostante a tale mentalità è quella del darwinismo linguistico, di una idea evoluzionistica dell'arte, che afferma una tradizione dello sviluppo linguistico dagli antenati dell'avanguardia storica fino agli esiti ultimi della ricerca artistica. L'idealismo di tale posizione risiede nella considerazione dell'arte e del suo sviluppo al di fuori dei colpi e dei contraccolpi della storia, come se la produzione artistica vivesse avulsa dalla produzione più generale della storia

Fino agli anni settanta. l'arte d'avanguardia ha conservato tale mentalità, operando sempre dentro l'assunto filosofico del darwinismo linguistico, di un evoluzionismo culturale rispettoso di ogni genealogia con una puntigliosità puristica e puritana. Questo ha comportato una produzione artistica e critica attenta a porsi nel solco geometrico e chiuso della continuità. In definitiva la neo-avanguardia ha inteso salvare la coscienza felice dell'artista tutta hasata sulla coerenza interna del lavoro, realizzata dentro l'ambito sperimentale del linguaggio, contro

l'incoerenza negativa del mondo.

Tale assunto comporta una cuazione al nuovo che ha contraddistinto la produzione artistica degli anni sessanta, intesa come attività circoscritta al linguaggio che promuove il bisogno di sperimentare nuove tecniche e nuove metodologie nei confronti di una realtà dinamica e di per sè sperimentale quanto a capacità produttiva e sviluppo di tendenze del pensiero.

Gli artisti degli anni settanta cominciano ad operare nel momento in cui cessa la coazione al nuovo, nel momento del rallentamento produttivo dei sistemi economici, quando il mondo è attanagliato da una serie di crisi che mettono a nudo la vertigine produttivistica di tutti i sistemi ideologici. Finalmente si è parlato e si parla di crisi dell'arte. Ma se per crisi intendiamo, secondo l'etimo, "punto di rottura" e "verifica", allora possiamo adoperare tale parola come angolazione permanente per verificare il vero tessuto dell'arte. Due sono i livelli a cui rimanda la definizione della crisi dell'arte: la morte dell'arte e la crisi dell'evoluzione dell'arte

Hegelianamente, per morte dell'arte s'intende il superamento delle categorie del fare artistico da parte della filosofia, quale scienza del pensiero che comprende ed assorbe l'intuizione artistica. Più modernamente, la morte dell'arte rimanda alla constatazione che tale esperienza non riesce più ad intaccare i livelli della realtà. E, se da una parte viene sottolineata l'impotenza della sovrastrui-



Mission Paladies, they to get saled at a some chattate

tura (l'arte) rispetto alla struttura (l'economia, la politica), dall'altra si afferma la caduta della produzione attistica da qualità (valore) a quantià (merce).

Oggi per crisi dell'arte in senso stretto s'intende invece la crisi nell'evoluzione dei linguaggi artistici. La crisi appunto della mentalità darwinistica ed evoluzionistica dell'avanguardia. Tale momento critico viene ribaltato dalla generazione artistica della fine degli anni settanta in termini di nuova operatività. Essa ha smascherato la valenza progressista dell'arte, dimestrando come di fronte all'immodificabilità del mondo l'arte

nun è progressata bensi progressiva, rispetto alla coscienza della propria e circoscritta evoluzione interna.

Ora lo scandato, paradossalmente, consiste nella mancanza di novità, nella capacità dell'arte di assumere un respiro hiologico, fatto di accelerazioni e rallentamenti. La govira nasce sempre da una richiesta del mercato che ha bisogno della stessa merce, ma trasformata nella forma In questo senso negli anni sessanta sono state bruciate molte poetiche ed i sottostanti raggruppamenti. Perche i raggruppamenti, attraverso le poetiche, permettono di costituire quella nozione di gusto che, proprio per la quantità degli artisti operanti nella stessa direzione, consente il consumo sociale ed economico dell'arte.

Finalmente le poetiche si sono diradate, ogni artista opera attraverso una ricerca individuale che frantuma il gusto sociale e persegue le finalità del proprio lavoro. Il valore dell'individualità, dell'operare singolarmente, si contrappone ad un sistema sociale e culturale attraversato da sovrastanti sistemi totalitari, l'ideologia politica, la psicanalisi e le scienze, che risolvono all'interno della propria ottica, del proprio progetto, le antinomie e gli scarti prodotti dalla realtà nel suo farsi. Una cultura delle previsioni stringe la vita dentro un campo di concentrazione che ne assottiglia l'espandersi e tende a ridurre il desiderio e la produzione materiale al di fuori delle vie tortuose ed imprevedibili entro cui si forma. Il istema religioso delle ideologie, dell'ipotesi psicanalitica, scientifica,

.47

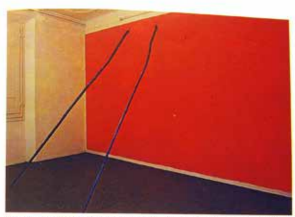


Nicole De Maria, I (Ivo) See My Friend/New souls flaming, 1978, pm. 11 a 15,5.

tende a rendere funzionale al sistema tutto ciò che è diverso, riciclando e convertendo nei termini del funzionale e del produttivo tutto ciò che invece nasce dalla pratica della realtà.

Ciò che non è riducibile in tali termini è proprio l'arte che non può confondersi con la vita, anzi l'arte serve a spingere l'esistenza verso condizioni di impossibilità. L'impossibilità, in questo caso è la possibilità di tenere la creatività artistica ancorata al progetto della propria produzione. L'artista ora opera sulla soglia di un linguaggio irriducibile rispetto alla realtà, sotto la spinta di un desiderio che non muta mai, nel senso che non si tramuta mai se non nella propria apparenza. In questo senso l'arte è produzione biologica, attività applicata di un desiderio che si lascia omologare soltanto nella propria immagine ma non nella propria motivazione. L'arte non accetta transizioni, coniugata dentro il bisogno dell'artista di rendere assoluto il dato relativo della produzione corrente e di creare discontinuità di movimento, laddove esiste l'austera immobilità del concetto produtivo.

Ora l'arte non è commento inserito dall'artista dentro il luogo del linguaggio, che non è mai doppio e speculare rispetto alla realtà, in questo senso la produzione dell'arte da parte



Nicola De Maria, The Cars that Carries Me Far Awar (Carri che no porta London, 1926-28, m. 3,30 x 6,50.



Nicola de Maria, Internal Music/La Musica Interna, 1977-1980.

della generazione degli anni Settanta si muove lungo sentieri che richiedono altra disciplina e altra concentrazione. Qui la concentrazione diventa deconcentrazione, bisogno di catastrofe, rottura del bisogno sociale. L'esperienza artistica è un'esperienza laicamente necessaria che ribadisce l'incliminabilità della rottura, l'insanabilità di ogni conflitto e di ogni conciliazione con le cose. Questo tipo di arte nasce dalla consapevolezza della irriducibilità del frammento, dell'impossibilità di riportare unità ed equilibrio. L'opera diventa indispensabile, in quanto ristabilisce concretamente rotture e squilibri nel sistema religioso delle ideologie politiche, psicanalitiche e scientifiche che ottimisticamente tendono invece a riconvertire il frammento in termini di totalità metafisi-

Solo l'arte può essere metafisica, in quanto riesce a spostare il proprio fine dal fuori al dentro, attraverso la possibilità di fondare il frammento dell'opera come una totalità che non rimanda ad altro valore esterno al proprio apparire.

Sostanzialmente l'arte trova dentro di sé la forza di stabilire il depusito da cui attingere l'energia, necessaria per costruire le immagini, e le immagini stesse, intese come estensioni dell'immaginario individuale che assurge a valore oggettivo ed accertabile tramite l'intensità dell'opera. Perchè senza intensità non si ha arte. L'intensità è la qualità dell'opera di darsi, nell'accezione lacaniana, come domarguardi, come capacità di fascinazione e cattura dello spettatore dentro il campo intenso dell'opera, dentro lo spazio circolare ed autosufficiente dell'arte, che funziona secondo leggi interne regolate dalla grazia demiurgica dell'artista, da una metafisica interna che esclude ogni rimando ed ogni motivazione esterna.

Regola e motivazione dell'arte è l'opera stessa che impone la sostanza del proprio apparire, fatta di materia e di forma, di pensiero direttamente incarnato nel luogo della pittura e del segno, non pronunciabile se non attraverso le grammatiche della visione.

In tal modo l'arte della fine degli anni settanta si presenta positivamente (rantumata, disseminata in molte opere, ciascuna portante dentro di sé l'intensa presenza della propria esistenza regolata da un impulso circoscritto alla singolarità dell'opera creata. Così si delinea il concetto di catastrofe, intesa come produzione di discontinuità in un tessuto culturale retto negli anni sessanta dal principio dell'omologazione linguistica. L'utopia internazionalistica dell'arte ha contraddistinto la ricerca dell'arte povera, tutta tesa a sfondare i confini nazionali, perdendo ed alienando in tal modo le radici culturali ed antropologiche più profonde.

All'apparente nomadismo dell'arte povera e delle esperienze degli anni sessanta, basato sul riconoscimento di affinità metodologiche e tecniche, gli artisti degli anni settanta oppongono un nomadismo diverso e diversificante, giocato sullo spostamento



Nicola De Maria, Artus Dragons Able to Defend Their Own Work | Dragbi artisti capiti didfendere à proprie la conse 1975-1979, Castello Calonna Genargano, Dissensione naturale.

progressivo della sensibilità e dello scarto tra un'opera ed un'altra.

Gli improvvisi smottamenti dell'immaginario individuale presiedono la creatività artistica precedentemente mortificata dal carattere dell'impersonalità, sincronica anche al clima politico degli anni sessanta che predicavano la spersonalizzazione in nome di un primato del politico. Ora invece l'arte tende a rimpossessarsi della soggettività dell'artista, di esprimerla attraverso le modalità interne del linguaggio. Il personale acquista una valenza antropologica, in quanto partecipa a riportare l'individuo, in questo caso l'artista, nello stato di una ripresa di un sentimento che è quello del sé.

L'opera diventa il microcosmo che accoglie e fonda la capacità opulenta dell'arte di permettere il rimpossessimento, di tornare ad essere possidenti, di una soggettività fluida fino al punto da entrare anche nelle pieghe del privato, che in ogni caso fonda sulla propria pulsione e non su altro il valore e la motivazione del proprio operare.

L'ideologismo del poverismo e la tautologia dell'arte concettuale trovano un superamento in un nuovo atteggiamento che non predica alcun primato se non quello dell'arte e della flagranza dell'opera che ritrova il piacere della propria esibizione, del pro-



Minno Paladino, Menelik, 1978, em. 200 x 300.

prio spessore, della materia della pittura finalmente non più mortifi-cata da incombenze ideologiche e da arrovellamenti puramente intellettuali. L'arte riscopre la sorpresa di un'attività creativa all'infinito, aper-ta anche al piacere delle proprie pulsioni, di una esistenza caratterizzata da mille possibilità, dalla figura all'immagine astratta, dalla folgora-zione dell'idea al morbido spessore della materia, che si attraversano e colano contemporaneamente nell' stantaneità dell'opera, assorta e sospesa nel suo donarsi generosa-mente come visione.

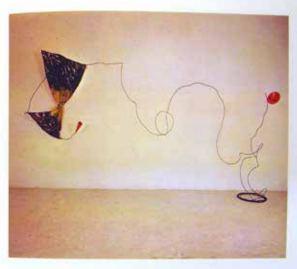
L'arte degli anni settanta trova nella creatività nomade il proprio movimento eccellente, la possibilità di transitare liberamente dentro tutti i territori senza alcuna preclusione con rimandi aperti a tutte le direzioni. Artisti come Chia, Clemente,





Missono Paladin cm. 160 x 130.

52



Mireno Paladino, el mano caldo, 1980, cm. 700 x 300.

Cucchi, De Maria, e Paladino operano nel campo mobile della trans-avanguardia, intesa come attraversamento della nozione sperimentale dell'avanguardia, secondo l'idea che ogni opera presuppone una manua-lità sperimentale, la sorpresa dell'ar-tista verso un'opera che si costruisce non più secondo la certezza antici-pata di un progetto e di un'ideologia, bensi si forma sotto i suoi occhi e sotto la pulsione di una mano che affonda nella materia dell'arte, in

un'immaginario fatto di un incarna-mento tra idea e sensibilità. La nozione dell'arte come cata-strofe, come accidentalità non pianificata che rende ogni opera differente dall'altra, permette ai giovani artisti una transitabilità, anche nell'ambito una transitabilità, anche nell'amosto dell'avanguardia e nella sua tradi-zione, non più lineare ma fatta di affondi e di scavalcamenti, di ritorni e di prosezioni in avanti, secondo un movimento ed una peripezia che non sono mai ripetitivi in quanto segnano

la geometria vinuosa dell'ellissi e della spirale.

La trans-avanguardia significa assunzione di una posizione nomade che non rispetta nessun impegno definitvo, che non ha alcuna etica privilegiata se non quella di seguire i dettami di una temperatura mentale e materiale sincronica all'istantaneità dell'opera.

Trans-avanguardia significa apertura verso l'intenzionale scacco del logocentrismo della cultura occidentale, verso un pragmatismo che restituisce spazio all'istinto dell'opera che non significa atteggiamento prescientifico ma semmai maturazione di una posizione post-scientifica che supera il feticistico adeguamento dell'arte contemporanea alla scienza moderna: l'opera diventa il momento di un funzionamento energetico che trova dentro di se la forza dell'acceleramento e dell'inerzia.

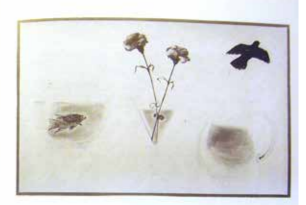
Cosi domanda e risposta si pareggiano nell'agone dell'immagine e l'arte supera la connotazione tipica della produzione dell'avanguardia, quella di costituirsi come interrogazione che scavalca l'aspettativa dello spettatore per rimandare alle cause sociologiche che l'hanno provocata. L'arte d'avanguardia presuppone sempre un disagio e mai la felicità del pubblico, costretto a spostarsi fuori dal campo dell'opera per comprenderne il pieno valore.

Gli artisti della fine degli anni settanta, quelli che io chiamo della trans-avanguardia, riscoprono la possibilità di rendere lampante l'opera mediante la presentazione di una immagine che contemporaneamente è enigma e soluzione. L'arte così perde il suo lato notturno e probiematico, del puro interrogare, a favore di una solarità visiva che significa possibilità di realizzare opere fatte ad arte, in cui l'opera funziona veramente da domasguardi, nel senso che doma lo sguardo inquieto dello spettatore, abituato dall'avanguardia all'opera aperta, alla progettata incompletezza di un'arte che richiede il perfezionante intervento dello spettatore.

L'arte negli anni settanta tende a riportare l'opera nel luogo di una contemplazione appagante, dove la lontananza mitica, la distanza della contemplazione, si carica di erotismo e di energia tutta promanante dalla intensità dell'opera e dalla saa interna metafisica.

La trans-avanguardia si muove a ventaglio con una torsione della sensibilità che permette all'arte un movimento in tutte le direzioni, comprese in quelle del passato. "Zarathustra non vuole perdere nulla del passato dell'umanità, vuole gettare ogni cosa nel crogiuolo" (Nietzsche). Questo significa non avere nostalgia di niente, in quanto tutto è continuamente raggiungibile, senza più categorie temporali e gerarchie di presente e passato, tipiche dell'avanguardia che ha sempre vissuto il tempo alle spalle come archeologia e comunque come reperto da rianimare.

Sandro Chia pratica, attraverso la pittura, la teoria di una manualità assistita da un'idea, dalla messa in

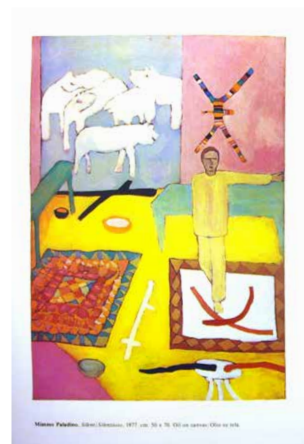


Francisco Clemente, Three Waters/ Decorgue, 1979.

opera di una ipotesi formulata attraverso la particolarità di una figura o di un segno. Se l'immagine costituisce da una parte lo svelamento dell'idea iniziale, dall'altra è anche testimonianza del procedimento pistorico che lo produce e ne svela l'interno circuito, la gamma complessa di riflessi, le possibili corrispondenze, gli apostamenti ed i rimandi fra le diverse polarità.

Francesco Clemente opera attraverso la ripetizione e lo spostamento. Parte da un'immagine presistente che riproduce anche mediante la pittura. Ma ogni volta la riproduzione altera e sposta ciò che è riprodotto, secondo variazioni tanto sottili quanto imprevedibili. Una certezza anticipata è alla base dell'opera che nella sua effettuazione implica uno scarto rispetto alla norma iniziale. Lo spostamento avviene per linee oblique, segno tangibile della produzione di differenza.

Enzo Cucchi accetta il movimento eccellente dell'arte, inscrivendo le cifre del proprio linguaggio sotto il segno dell'inclinazione, dove non esiste stasi ma una dinamica di figure, segni e colore che si attraversano e colano reciprocamente il senso di una visione cosmica. La pittura mastica dentro di sé ed assorbe nel microcosmo del quadro la collisione tra i vari elementi. Così microcosmo e macrocosmo compiono insieme una traversata, in cui caos e cosmos trovano il deposito e l'energia della propria combustione.



Nopose the Mario opera solito spostamento progressivo della semishlita, praticato mediante gli strumenti di una patura che tende a darsi come esterioritezzazione di uno stato mentale e come intercurrizzazione di possibili sibrazioni elbe rascono durante l'esecuzione dell'opera. Il risultato è la fondazione di un campo siavio, di una visione all'incrocio di molti ermandi, in cui le sensazioni trovano una estroversione spariale fino a pisolversi in una sorta di atchitettura

Mimmo Paladino pratica una pittura di superficie, nel seaso che tende
a portare ad emergenza visiva tutti i
dati sensibili, anche quelli pui interiori. Il quadro diventa il luogo di
incontro e di expansione a vista d'occhio di motivi culturalie di dati sensitiva Tutto e tradotto in termini di
pritura, di segno e di materia. Il quadro e attraversato da temperature
differenti, caldo e freddo, lirico e
mentale, denso e rarefatto, che affiorane, alla line della calibratura del
ochite.

Ora fare arte significa avere tutto sul tavolo in una contemporaneità girevole e sincronica che riesce a colare nel crogiuolo dell'opera immagini private el immagini mitiche, segni personali, legati alla storia dell'arte e della cultura. Tale attraversamento significa anche non mitizzare il proprio in, ma invece inserirlo in una rutta di collisione con altre possibilità espressive, accettando così la possibilità di mettere la soggettività all'incrocio di tanti inca-

iffi "L'exere e il delicio di misti"

La frantumazione dell'opera significa la frantumazione dei mito dell'unità dell'un, significa assumere il nomadismo di un simmagistario senza soste o pumii di ancorraggio e di riferimento. Tutto questo cafforza la nozione di *trans-irumguardia*, in quanto ribalta l'attitudine dell'avanguardia di avere il privilegio di punti di riferimento.

Ogni opera diventa una peripezia che porta e ritorna nel luogo dell'opera, che attraversa i campi di riferimenti molteplici, che si serve di tutti gli utensili, una manualità direzionata dalla grazia del colore e di mobre materie, un pensiero che pensa direttamente attraverso le immagnii e si acquatta nel fondo della visione, come una temperatura che fa da collance e permette ai frammenti dell'opera di tenersi in una relazione mobile che non si serra mai e mai cerca riparo nell'idea di unità.

Non esiste alcuna regola demiurgica ma soltanto la pratica creativa dell'arte che rende stabile ogni precazione e simbolica fissità. L'opera conserva il flusso del suo processo, del suo essere operosa nei dintorni di una soggettività che non tende mai a diventare esemplare ma semmai a conservare il carattere dell'accidentalità, di un'apertura di campo che non significa l'ebbecza romantica dell'infinito dell'avanguardia, ma muoversi senza centro lungo derive segnate da un'unica prospettiva, quella del piaccer mentale e sensoriale.

# Capitolo II

E. de Ak, A Chameleon in a State of Grace, "Artforum", February 1981. pp. 36-41

# CHARMELEON IN A STATE OF GRACE



And the more I thus the more Creek!

And the more I thus the more cleek!

More cars!!!! take more maney more champagne! can't forget my brain.

-lggy Pop

All talicized quotes in parentheses are from Oscar Wilde's discussion of Christ as a supreme remarks type in De Profunds.

Nascent still in its native lands, yet already flourishing as export, imagism is not like nationalist movements we have known before. One of the most intriguing factors about imagism is that its meaning and quality intend to refer to the visual/cultural dialect from which it arises, but it is not a provincial result of "unaware, "local" artists' sensibilities, nor is it a resignation to local traditions, in retreat from a central cultural hegemorry. It represents a sophisticated attitude deliberately choosing indigenousness, consciously opting for the particular and the idiosyncratic. At dangerous stake is the misunderstanding of this work as provincial rather than as an elation of the particular, the personal, the regional and the national. Finally, we have a potential dialogue instead of the whitewashed homogeneous international style. The immediate international contextualization (in particular) of Italian imagists pitted against American ones is, if anything, all about "International National " Sealed as a taboo for too long, image has finally popped open in an international national convention of obstinate genies at the Tower of Babel

Generally the Italian image painting that surfaced in New York this past fall was better, more sophisticated, a lot more infriguing, complex and cultivated, and more sensual and sexual, than the bulk of the new American work using imagery. However, precisely because of this deciphering and differentiating, it was glided over. There is definitely a culture gap confronting the emphatically foreign, metaphysical, physiognomic, pictographic repertoire of Italian artists—a problem analogous to discussing Jasper Johns without knowing the American flag.

Many of the so-called new imagists' in New York refer to a photo-reproductive picture reservoir. Americans are Puntans at base, and images coming from

dark movie houses. TV sets and newspapers fall somewhat short in sentience of texture; the generic national visual fiber of print and celluloid is the umbilical cord which feeds the groping baby hand making pictures. The Italians, too, go to the cultural visual sources of their traditions/regions. Image seems to make them happy—they are free to draw their dreams (the myth of craftsmanship), their allegories (the power of metaphor), free to treat entire historical styles (just as iconography), free to be specific about their heritage (fancy pink frescoes, the best soulful marble fountains in the world)-about being Italian. In New York right now there is an extraordinary situation of a free young generation of painters babbling in straitjackets-visual artists claiming leisure time, taking points from entertainment. Media technocrats, the true primitives of culture, have been ruling for practically all of the second half of this century

Ever since empiricism, art has been conscious of being "art." Before art generated a canon of visual criteria that separates art from its maker, artists were satisfied to make visual statements. But then these statements developed sophisticated rules, and a system of art emerged that is practically independent of artists, (immune to the shortcuts of gesture, the impress of personality, and impervious to idiosyncracy). In a way, what was happening with '60s art. analytic of itself, seemed a deduction—generated as a pure, exalted scholastic exercise—from the autonomous visual tradition. The practice of art meant relinquishing personal idiosyncracy, and artists attended to an inheritance considered weightier than themselves. Critical to recent imagist consciousness is the realization that artists exist within a system of visual configurations and its concomitant traditions. That is where some of them live their lives. That is where Francesco Clemente lives his.

Repealed history can be boring for critics always on the lookout for newness. When arrists consciously refocus on elements just declared to be passe, it is partially to stop the choir from singing. "Oh boring." Now, artists with conceptual backgrounds are painting because it is the most obstinately endeavor-like art form. "Painting never changed it is just this endeavor. Brice Marden says. It is not even art, it is painting, says Ryman. There is a big difference. Even when Beisys can say that everyone is an artist, and even when, in the vernacular, "art" becomes interctrangeable with "quality, not everyone is a "Paintier". So the artists who make paintings doubly claim.

the pedigree "Artist." In this endeavor the and verifiably an artist.

In the Eternal City (Rome) it is better to be chameleon in a state of grace, redeeming ones incrementally. It is better to take the scenic in History is not to be subsumed or consumed a appreciated, reanimated, assimilated, understood is a search, probing and appropriating, feeing a amplifying your own rhythms in the art of the last layers of tradition are charted history claed a inherited so many times back and forth, and to do with linear tracks. It is difficult to attitude—to be smart, moral, relevant—with material looming behind you. An artist in the looks to achieve an atmosphere within the has cultural logic, imagery with a referable and (at the same time) make art which conmagic of the intrinsically personal and private

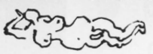
The Italian imagists that we are hearing about the most are being grouped together. "booked logethe and alphabetized together. This shared showcarm has facilitated an "ism." as it always does but cannot force a synthesis. These are individuals coning from different regions, from different tradition making very different work.

Francesco Clemente, born in 1952, drenched in tially in the rich, heavy, religious Neapolitan clima lives in Rome, and his work naturally refers to the creative ambience-the Roman way, where artist in the Prive. (I remember saying once to Andre Gib as we sat together in some Paris café, that while metaphysics had but little real interest for me, in morality absolutely none, there was nothing that eller Plato or Christ had said that could not be transfers immediately into the sphere of Art and there find it complete fulfillment.) The metaphysical conceptul lists, (Di Dominicis, Pisani, Prini, etc.) presided out the club when I was first there five years ago, and the were sitting there in exactly the same way mante position (I swear) when I stopped by this past set mer. They must have been there when Clemente we out for esthetic mingling. This is not, by the will ndicule; it is a heart-warming matter. It is the climate Rome: it is art. Intrinsic to the processes of ideators dialogue, poetic gesture, metaphysical transmuti tion, enigmatic obscuration, ironic stance, cale-sty bravura wit (Bohemia) and the sheer presence these artists, is the locus on the image of the artistal such (or as myth).

Paralleling the attitude-oriented mental/existed

# 10,00

# EMBLEMI ROMANE







All line drawings and rebuses heading the columns and on the following pages are drawings by Francesco Clemente.

curre group of the conceptualists were the Arte Povera coetti, Kounellis, Merz, etc.)matériel-orient-textural strategies of the hand, that release selection is tactile pleasures. As assistant to Boetti, Clemene witnessed this venture (too) into patterning craft and using traditions of the Orient.

While much of the tone and ponderings and posturings of the Roman conceptualists detectibly permeates Clemente's work, he releases the anxiety that pervaded their muffled gestural intellectualism; he has assumed visual space for articulation. He has as well anchored the ultimately permissive overflow of myriad organic materials in Arte Povera, by transforming its physical sensuality into drawing and picture aking-retreating into patented esthetic territory. He has a body of work. This body may manifest itself in any two-dimensional medium (or in any combination of two-dimensional media: from photos to collages to sketches to pastels to watercolors to temperas to oils to frescoes to mosaics to books and installations, which are also, in his case, additive compilations of two-dimensional elements in situ). The work is a process of picture-articulation achieved predominantly through the activity of drawing.

Clemente draws in many styles and genres—from high style, according to the craft's sophisticated standards, to drafting with chiaroscuro, which allows for the grey area of what might be the truth—but the majority of his design is naive drawing. Naive drawing's posture is that it's really better than what it chooses to show, it professes to leave accuracy behind to aim for the truth, thus implying morality. It's a flash-in-the-pan revelation. Naive drawing doesn't necessitate editing, refinement, polish. It doesn't have to be consistent. It allows for a whole gamut of consciousness.

The key to the recent outpouring of imagery—a phenomenon in which sheer abundance seems more important than consistency or refinement of technique, a phenomenon with an urgency about defining itself—is drawing. Drawing is the simplest way of establishing a picture vocabulary because it is an instant personal declaration of what is important and what is not. Drawing comes (back) as the most unalienated medium; private, it practically doesn't have an audience in mind, just the artist's expression. Because it is private it can be measured by its idiotyncracies.

There is a pile of drawings over a foot high, wall to

wall, almost entirely covering the floor of Clemente's studio in Rome. As a matter of course, he lets visitors just go through them, pulling them out, catalyzing a surfacing process for layers too long beneath, too long unseen. Clemente's drawings seem to have n made involuntarily and just deposited there. I doubt if the artist himself ever thoroughly looks through them. They are there like "stuff," a breathing repertoire, a reservoir-of notations, ideas, full-blown drawings, naive drawings, stylistics, designs, doodles, idiosyncracies, image, image, image. Some of them may get noticed, preferred, singled out, separated, chosen, by someone else. Sometimes Clemente uses these drawings in installations, as private images that are mutated in a variety of sizes and media for public presentation.

In the course of the perpetual flow of Clemente's drawing activity, IMAGE seeps through without selfconsciousness. Clemente's images are like post cards written and then scattered around, isolated from, but referring (with flippy rigor) to the situations from which they arise. Loitering on the scenic route of image culture, Clemente's haphazardly attentive yet softly rolling visual voice quotes a fragment, a memento, anything with a particular visual ambience. There are always innumerable foci of interest in situations from life, and Clemente picks his nebulous, idiomatic inventory from his own hierarchy of bias. "Things" chosen from his immediate surroundingsa watch, an emblem, an animal-have together a kind of nonchalance, the ease of a non sequitur, the rhythm of poetic utterance

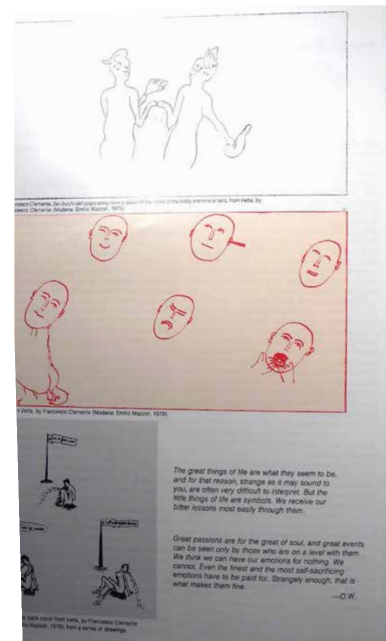
In one collage the artist is seen, from a bird's-eye view, in the middle of his studio. He is standing on and surrounded by drawings hanging from the ceiling and rolling onto the floor. These drawings are images of "things" that he has appropriated into his world by depiction (just as the bull was "captured" by its image on the cave wall). Forming a panelled frame around the room are motifs of the not-yet-appropriated, the still-outside. This world view is concentric, forming itself around Clemente as he finds images for it.

The new image lexicon uprooted is vast, and artists all have carte blanche. Image painters pick images and put them on essentially blank surfaces. New images do not fall into an iconographic field like a Renaissance altar painting (especially if you consider that for imagists like Sandro Chia the Renaissance altar painting itself can be just one more image on hish voided pictorial surface). Image in Clemente's pic-

tures takes its place within the field of emotive articulation, not in a semantic field. However, if the notion of identity could be accepted as belonging to iconography (and it should be, with Clemente), in turn, its locution, the emotive, could be considered as belonging to a semantic field. Clemente's proliferation of trademarks, flags, signs, slogans, heraldic imagery as subject matter have the collective character of all being shorthand for the idea of identity. The choice of such consistent motifs must be more than incidental Clemente seems most intrigued by their declarative character, as proprietary emblems. Exercising creative metaphysics he appropriates the image of a coat of arms, separates its vested visual value from its pre-empted function (making it, for example, into a painting) and thereby recharges it with a new personal insignia as well as new art status. Inserted into Clemente's floating picture plane, these traditionally axiomatic emblems are flooded with surplus meaning: intersected with multiplicity and disorganized from original orders, their significance is short-circuit-

Doubt, elusion and duplicity of meaning are not negative zones for Clemente. Uncertainty is his sympathetic terrain. This picture land of reverberating, interchangeable almosts is sown with personal indiscretions, distortions and improper references. Hovering over personal particularities and cultural traditions lies the question of which way is truth or which way is esthetic solution.

Ambiguity of interpretation is a characteristic of the visual image. So why not have ambiguity enter at the making of the visual image, enter into the process from the start? Like a grazing animal, Clemente assumes image into his work, and the image passes from one internal venue to another, each ruminating with its own enzyme of fermentation. The products of his ponderings are teeming overlays that have an effect similar to that of patting your head while circling your other hand in front of your stomach. Images play a hide-and-seek of meanings in a forest of coding devices, while codes metamorphose into imagery. Clemente transforms, phases, flexes image amidst various contexts, installations, styles, scales, etc., as he shifts, displaces, scatters and compounds its scope, implication, meaning and even content. Tiny hidden watermarks are disproportionately overemphasized into the stature of painting; philosophical concepts are presented as rebuses; frescoes pose as portable allegorical self-portraits; geometry, meta-



linguistics. Oriental religions are playfully craminto doodles; and humble objects from his envis ment, boosted with sensiment, take visual value beyond their downhome, everyday connotation

Clemente is medding in the most haunting essau our time—the big-game hunting of contemporary man—the contest in a hazy land between identity image. (A contest, by the way, in which there is open aggression, no open confrontation on an aclogical plane.) Image used to be just a clue to set embellishment, now it has taken over and amore places the self. In fact, the less self you have impre clearly your "image" can come they

embellishment, now it has taken over and empreplaces the self, in fact, the less self you have to more clearly your "image" can come through in Clemente's self-portraits, manners and gesture as body language, as well as the dramatized expense of the actions of internal organs, become properties of his attitude towards himself. As Detrich's body was for Stemberg a visual projection has librated a transversite in a world of delingus, one there's body was his libide (a fransvestite in a world of delinous, unu-adventures). Clemente's transfigurations are for Ca-mente a nearly Gothic, neurotic and deviant physionomic ritual (the saga of turning inside out at ex-orifice). Clemente's depiction of bodily function shows streams of waste, washing away toxic enum According to modern Western sensibilities the process of secretion is an involuntary but nonet delinquent process, and a state of physiog Office State decadence. But what we see are not simply plot overheated bio-motor systems in intense, dir navel-centric, erotic eruption, expressing an u (6) (5) fix meaning in being. According to Joyce, the a sta a priest of the eternal imagination transmutin in daily bread of experience into the radiant bolyc everliving life. Clemente's radiant, consecrating to ure—the body mystical—is itself transformed as transmutes. Obviously the holes of the flesh are to discharging the fermented innards, but they are as receptors through which the world is channeled in personalized existence, points of high tension when interaction with the world takes place, and they a the domain of direct negotiation. The rendition of m body as a purgative, redemptive machine is imbu with Judeo-Christian overtones. Freudian theo traces personality development to the gradual conti of the use of the orifices, but to treat Clemente's wo as merely an illustration of this would be much to simplistic

Clemente's representation of human ortices in plies expressionist underplinnings to his work, but his not so much an expressionist per se as an affluent in many styles. His treatment of ortices, sexual sensory and excretory, is obsessional, it serves as as a cunningly employed designating device of size as a cunningly employed his serves as a cunning the sex of the depicted figures in a gamesome condition of the size of the s

Clemente's inordinate involvement with body



spea, 1980, Nesco, 78% × 126\*.



Francesco Clemente, Autoritatio the due siguerd (Self-pontal) bel Francesco Clemente (Turin: Gian Erizo Sperone, 1979).



Page from "Chi pinge figura si non puo" essel lei non la puo" porre". Cernente (India: January 1980) pastel.



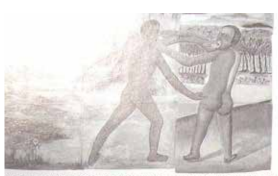


my art was to me, the great primal note by which I had revealed, first myself to myself, and then myself to the world, the great passion of my life, the love to which all other loves were as marsh water to red wine, or the glowworm of the marsh to the magic mirror of the moon

fices is paralleled only by the attention he pays to the mirror-gadget of empirical self-scrutiny. It is not simply Clemente's visage that appears in his selfportraits, but the physiognomy of a unique type of man with meta-creative redemptive power—a being called the Artist—whose body is often depicted as if in the midst of an autistic ritual, a pantomirne about image pronounciation (and form annunciation), performed with features charged in sympathetic pain. formed with features charged in sympathetic paints. Startled by his own movements, thrilled by the most bizarre contortions, he sizes up this figure of the Artist practicing image-exorcism. Seeing himself becomes the emotional boomerang that chops through the lorso and the limbs as it returns from and to the sight line. Mischight at themselves transfixed with lines. His eyes, looking at themselves, transfixed with intensity, repugnance and lust; and his neck, frozen in hapsodic position, imply an eagerness to climb onto his picture surface (reflection), to be fused with his work, with his self-portrait, with his self. (For is not truth in art, as I have said, that in which the outward is expressive of the inward, in which the soul is made flesh and the body instinct with spirit in which form feveals. I) Bugged by the Holy Ghost/flagellated by



se. Automatio con oro (Bell porma) with gold), from Non acopa by Fra



co-Centerte, Two Painters, 1980, gouache on 9 sheets of handmade paper with citch backing, 141 la x 68°

200

From Grafts, by Francesco Clemente (Geneva: Francesco Clemente and Adelina von Funtambers, Fellouine, 1978).

pirit, his gestures signal, as if he were saying: rest here in visual space. Let my identity rest in

frontality necessary for mirror-imaging is what a his characters glance outward no matter what entation of the body. Clones of Clemente in ad figures populate some of his pictures. In antity touching configurations, they seem to want firm their existence. They are snaps of mirror ions. These figures come body to body, one to whimsically implying clashes of intentionality hysicality. Their gestures are similar, almost c. (If is quite true. Most people are other. Their thoughts are some one else's opinions, as are mimicry, their passions a quotation.) o not look at each other, and their expressions iomogeneous that they hardly communicate. It like talking to oneself.

extraordinary magic of this series of work is that thicular dispositions of body parts and the resonal friction seem to indicate something nal and specific, but in fact don't. A set of body, is mixed with signs and vernacular gestural hat are not signals (emanating with precision) ns, which are iconic, passive, pictorial and

But signs are merely stand-ins (as are and the tableaux get a lot of static but not ction—sneaky cruising, teasing. This is in fact was them a more mysterious and intricate hain, say Neil Jenney's coupled characters that pally refer to each other (cat/dog; girl/doil) jurning theme of double mate figures in various storal interactions is one of the most fulling and readures of Clemente's work. Pushing each eyes out, cutting throats, scratching arses, fingers into their mouths, embracing, kissing y all have the allure of taboo. Homoerotic aptic interpretation would be off-base. What is associative autoeroticism.

ente's work innately, as well as by association, a certain nimble lechery—the lechery of styl, chicness, mannerism, taboo. Disguising the order beauty, erotic eruption in naive componies to be auty.

sitions. Clemente is such a master of the implied rather than the stated that he makes complex aspects of his work seem too damn easy and attractive. But he is way beyond coy poetic imagery. (I could bear a real tragedy if it came to me with purple pall and a mask of noble sorrow, but that the dreadful thing about modernity was that it put tragedy into the raiment of comedy. so that the great realities seemed commonplace or grotesque or lacking in style. It is quite true about modernity. It has probably always been true about actual life.) Like a gentleman who would knock three times before seducing. Clemente proceeds in his picture-making as if lisping, speaking with a timid, secret and confidential manner, and thus far has managed to sidestep pidgeonholing analyses. Clemente's art is elusive. One chases it. He teases you into going after it. You want to catch it, but not pin it down. His posturings of permissive messiness are protective clutters against the "vanguard" mania for novelty, for newness, which pressures artists to produce an art which appears non-derivative. If there is to be found a lack of sincerity in the mode of his selfexpression, it could be elevated to the moral level of purposeful nebulosity. His stance may often be ironic, may often seem jaded, yet it is more like a smile with a particular ambience. This smile, redolent of epigram, racy pun, libertine imagery, dissolves progress into confetti to be thrown in the air of academic traditions. "I don't have a progressive notion of artone step after another. Thinking you can change history-that's not something minor artists can think about," noted Clemente.

He is wooing art with great esthetic acumen. He is like an existential Orphist. He charms everything (with the grace of art). The aura of the work is like a magnetic field which buoys the art, keeping it out of any of the wretched corners art has had a habit of slipping into so easily. (I see no difficulty at all in believing that such was the charm of his personality that his mere presence could bring peace to souls in anguish, and that those who touched his garments or his hands forgot their pain..........) Always seeing itself in terms of "problems" much contemporary art has had

both hypochondria and an allergy to itself has the attitude that art shouldn't lose, that 056 84 consequence, and that to lose has a con-JUBNO As an elegant solution to some elusivo aldie problem might appear simply by changing HE DO tion of parentheses, so Clemente's sol romance art. He adores it. He likes other an its better than himself, cherishes and appropriates the textures in forgotten masters. One of his major has sons for making paintings recently is that he likes who other painters did, or have been doing, with painting Besides, he is a picture maker, not so much a part per se. Clemente's pictorialism is not cynical parasi ic gamesmanship. When society is not in step with a visionary ambitions, creative ponderers and ves logicians become surplus personae. Clemente des with this by being more vocational than volitional by accepting himself as surplus and eschewing pogressive notions, he attends to his visual culture at tradition, roaming that scenic road in any director He is foot-loose in time, culture and metaphor Hi work is an allegory about creation.

Nuancical kinkiness, whimsicality, unfulness—are like excess circles around him, and generale to field of charming licentiousness. Is this rascal energy a byproduct of the fact that he is trying to be ethical an esthetic context where lew things can be meaning ful? (His morality is all sympathy, just what moral should be. His justice is all poetical justice, exact what justice should be for him there were no and there were exceptions merely.



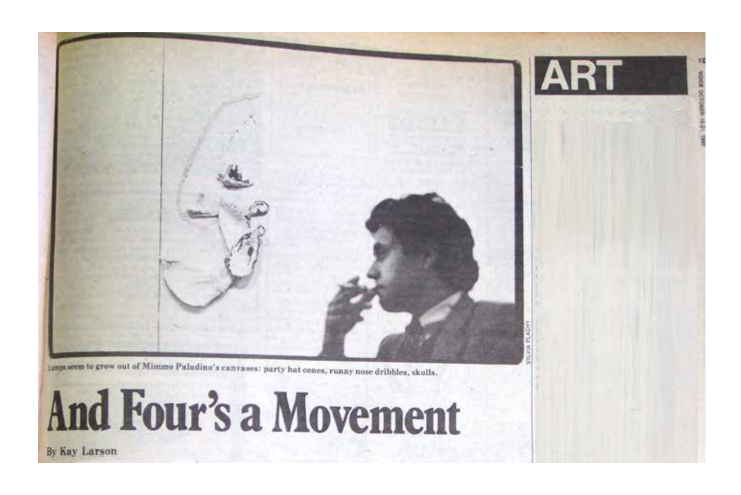
Edit deAl writes about comemporary art

Since motifs and even entire works appear and reappeal different forms and media within Francesco Combody of work, the caption accompanying the reprosper in this article identify the source which we used to all the work. They do not necessarily describe the long painting or drawing —Eds.



L. Kay, Bad Boys at Large! The Three "C" take on New York, "The Village Voice", 17 - 23 Settembre 1980





# Capitolo III

C. Joaquimides (a cura di), *A new spirit in painting*, (catalogo della mostra, Londra, Royal Academy of Arts, 2 Aprile 1982 – 20 Giugno 1982), Londra, Artworks Literature, 1981



# Artists in the Exhibition. Frank Auerbach Francis Bacon Balthus Georg Baselitz Pier Paolo Calzolari Alan Charlton Sandro Chia Rainer Fetting Lucian Freud Gotthard Graubner Philip Guston Dieter Hacker Jean Hélion David Hockney Howard Hodgkin K. H. Hödicke Anselm Kiefer Per Kirkeby R. B. Kitaj Bernd Koberling Willem de Kooning Jannis Kounellis Markus Lüpertz Brice Marden Matta Bruce McLean Mario Merz Malcolm Morley Mimmo Paladino A. R. Penck Pablo Picasso Sigmar Polke Gerhard Richter Robert Ryman Julian Schnabel Frank Stella Cy Twombly Andy Warhol

D. Cortez (a cura di), *The Pressure To Paint*, (catalogo della mostra, New York, Marlborough Gallery, 4 Giugno – 9 Luglio 1982), New York, Marlborough Gallery, 1982



# IUMKU

# THE PRESSURE TO PAINT

Exhibition curated by Diego Cortez

June 4-July 9, 1982

Marlborough Gallery Inc. 40 W. 57 Street New York, N.Y. 10019 Telephone (212) 541-4900 Cables: Bondartos New York Telex: 23485

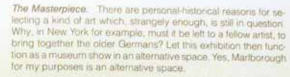
> Most works are for sale Prices upon request

#### THE PRESSURE TO PAINT



Cité. The heart of medieval Paris. A fatal concession to Romanticism. When she saw him turn down there her blood ran cold, he was making for the river, the very thing she was afraid of the haunting dread that kept her awake at night.

For another full hour he stood, oblivious of time, gazing towards the Cité as if, by some miracle, his eyes might of their own accord create the light by which to see it."



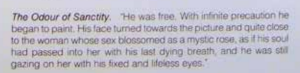


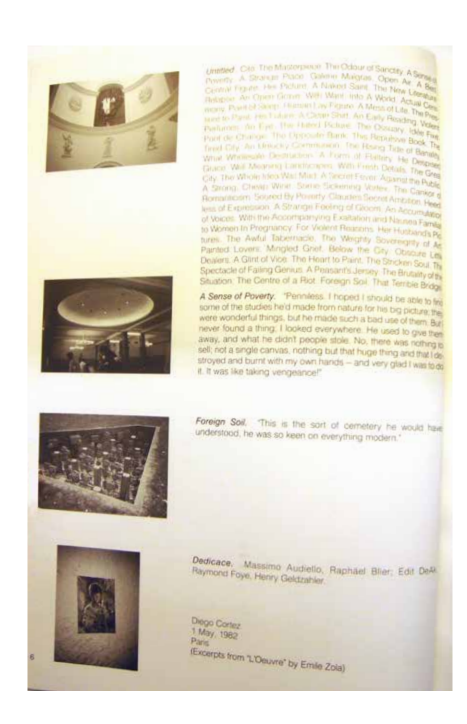
I have tried to reduce the over-all picture of the New Painting to about ten visual relationships (Baselitz-Schnabel, Haring-Penck, Clemente-Clemente; etc.), and to further reduce the number of works from each artist to one or two. This meant that in the course of a year's search for paintings I was brought to look for something which Artaud had warned us against — masterpieces. This word which had driven me from my study of acting and the theatre, and into a dematerialized art context of the seventies, had suddenly come back center-stage in a relapse of utmost relevance.

The politics of the New Painting is direct. People want image and color, the media is interested; after the 'quasi-cybernetic hardware-software Network hook-ups' of the 70's. (gadgets as concepts), artists are again working with their hands. A new manual culture. An eighties' lunch-break from the seventies' appropriation of art-labor.

The 'New Market/New Painting' has, underneath its layers of materialism, opportunism, and ambition, a poetry so radical, that to my eye it is clearly the most significant art of this time. To the critics who feel that this new painting is mere marketing strategy, let me say that they are only partially correct. It is good marketing in bed with the best art. It is, I maintain, a strategy of the soul.

My admiration and respect for the new dealers who have supposedly 'manipulated' and 'packaged' this new art (Werner, Boone, Bischofberger, Westwater, D'Offay, etc.), is at least equal to that of the artists and their work. We hypists have a common goal – presenting something more frightening than process or flux – objects of death – masterpieces!





#### PREFACE

Mariborough is pleased to present the exhibition of young paintins who represent some of the more reliable exhibitions in the wave of new painting emerging from Europe and the United States.

If there is a serior to this new work, it is in its hereo quality, the tendency to make work on a large scale in bold, brond statements. These partitings are fired by a highly active image of generally loose figuration used often of mythic, ecole or obsessive nature. They are moleded by an active use of point and surface material. Above all, these works evidence a surging need for the artist to corress himself received and forthinghtly and a need to paint which takes precisioned over the need to create. These artists are less concerned with innovation of either formal structure or subject content than they are with the act of painting as an end in itself. One could say that the aim of many of these artists is simply a claim to be and that the painting represents a way of being real. It is a moral decision played in the theater of painting where the is art and art is a testimony to the belief in oneself. In a way, this new work manifests a kind of humanism in the Sartrian sense of "L'Existentialisme est un Humanisme." After the satirical playfulness of art making of the decades from dada to pop, these artists share a desire to return to the making of serious art; that is, art which continues the consciousness of the artist as a moral decider and where the making of art is tantamount to an act of faith in the value of onese existence.

From a stylistic point of view, this new art for all its expressionistic aspects sterns strangely uninvolved and emotionally uncharged. It is at once expressive and impersonal, a juxtaposition of subjective and objective goals. It is as though these artists have taken the impersonality of minimalist art and used it as a filter for expressionist painting. Indeed, if one reconsiders minimalism as a way of treating subject matter rather than as a way of leaving it out, then the new painting is both expressionist and minimalist. It is like cool jazz improvisation composed on a Wagnerian scale. There is a leanness of expressed thought combined with a vocabulary of personal experience and borrowed quotations. In this new painting, a dicotomy is conveyed by an impersonal tonal mood in contrast to its active expressionist surface, and if provokes confusion in the viewer accustomed to associating expressionist art with emotional content and minimalist art with impersonality. What we have here is a cross-over, painting which is at once hot and cool, which utilizes freely varied sources of information, and which reflects the artist's need for expression and his need to be objective.

To see this group of artists in this light is one possible way of seeing it in a continuum with past art. This young art continues to investigate in new ways the treatment of form and content. It makes new analogies, and as in the past, one may find in these a new pulse for the wellspring of art.

David P. Robinson

#### CATALOGUE

#### GEORG BASELITZ

1938; Deutschbaselitz, Germany

- 1 Atelier Interieur 1973 Oil on paper mounted on carry 781/x631/2 in - 200x162 cm
- 2 Strassenarbeiter 1973 Oil and rubber stamp link on canvas 7815x81/2 in 200x t62 cm (hystotal on canva) thistrated on page 9

### JEAN MICHEL BASQUIAT

Born 1960; Brooklyn, New York

- 3 Humidity 1982 Acrylic and oistick on canvas 96x72 in · 244x183 cm itustrated on page 10
- 4 Donut Revenge 1982 Acrylic and oilstick on ca 96x72 in + 244x183 cm

#### SANDRO CHIA

- Born 1946; Florence, Italy 5 Three Pupils 1982 Oil on paper 87x101 in + 221x256 cm Bustrated on page 11
- 6 Without a Teacher 1982 Oil on canvas 77x80 in - 195x203 cm

#### FRANCESCO CLEMENTE

Born 1952; Naples, Italy

- 7 Untitled (From the Twelve Station Series) 1982
  Oil on carivas
  781/x94 in - 200x240 cm
  Bustrated on page 12
- 8 Untitled (From the Twelve Station Series) 1982 Oil on canvas 78½x94 in + 200x240 cm
- 9 SPES (Hope) 1982 Oil on canvas 40x34 in + 101x86 cm

### ENZO CUCCHI

Born 1950, Aricona, Italy

- 10 Quadro Sacrificate 1982 Oil on canvas 101x87 in - 257x221 cm
- 11 Respiro delle Montagne 1982 Oil on paper mounted on canvas. 168x146½ in - 274x372 cm laustrated on page 13

#### MARTIN DISLER

Born 1949, Seewen, Switzerland

- 12 Des Saengers Fluch (The Curse of the Singer) 1982 Acryto on cotton 11632x109 in + 296x277 cm tlustrated on page 14
- 13 Preparing for Tonight 1982 Acrylic on cotton 77x113 in • 196x287 cm

#### RAINER FETTING

Born 1949, Wilhelmshaven, Germany

- 14 Gitarristen I 1982 Acrylic and raw pigment on canvas 1011/2x74 in • 258x188 cm Mustrated on page 15
- 15 Man and Ax II 1982 Acrylic & raw pigment on canvas 861/xx63 in • 220x160 cm

#### KEITH HARING

Born 1958; Kutztown, Pa

16 Untitled April 25, 1982 Marker ink and acrylic on found canvas 86x86 in · 218x218 cm Wustrated on page 16

#### JÖRG IMMENDORFF

Born 1945; Bleckede, Germany

17 Parliament II 1981 Artificial resin on carivas 110x137½ in · 280x350 cm Mustrated on page 17

#### ANSELM KIEFER

Born 1945; Dresden, Germany

- 18 Grosse Eisenfaust 1979 Oi on linen canvas 130x72½ in - 330x185 cm Wustrated on page 18
- 19 Urd Werdandi Skuld II 1979 Oil on linen canvas 130x72½ in - 330x185 cm

#### PER KIRKEBY

Born 1938, Copenhagen, Denmark

20 Untitled 1980 Oil on canvas 79/xx51 in • 202x130 cm Wustrated on page 19

## MARKUS LUPERTZ

Born 1941; Liberec, Czechos

21 Milchstrasse 1981 Oil on canvati (Trypto) 78 Vex 191 Vz in 200x487 cm Bust/aind on page 20

#### MICHAEL McCLARD

Born 1947; San Padro, Calif.

22 Los Alamos 1943 1982 Dry pigment on plaster 47x69/s in - 119x177 cm thistrated on page 21

#### A.R. PENCK

Born 1939; Dresden, Germany

- 23 Untitled 1979 Dispersion on canvas 112x112 in + 285x285 cm Mustrated on page 22
- 24 Untitled 1979 Dispersion on canvas 110x110 in - 280x280 cm

#### DAVID SALLE

Born 1952, Norman, Oklahoma

25 Blue Room 1982 Oil and acrylic on carvas 90x177 in - 229x450 cm Mustrated on page 23

#### JULIAN SCHNABEL

Born 1951; New York, N.Y.

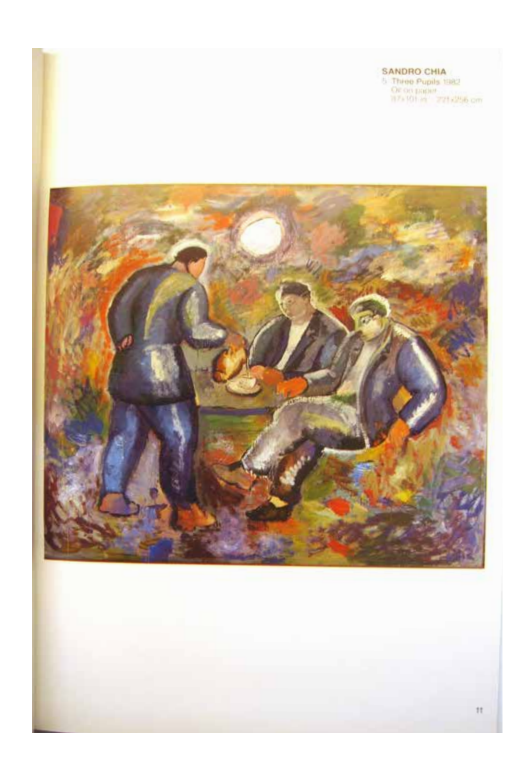
- 26 Aorta 1981/1982 Oil on framed ssal rug 120x168 in + 305x427 cm
- 27 Red Chief For Victor Hugo 1981 Oil on rug batting 132x96 in + 335x244 cm Mustrated on page 24

#### **ROBIN WINTERS**

Born 1950: Benicia, Calf.

28 We are but rags to wash the feet of humanity 1982 Acrylic, plastic, styrofoam, news: paper and wood on canvas 72x120 in • 183x305 cm Mustrated on page 25.

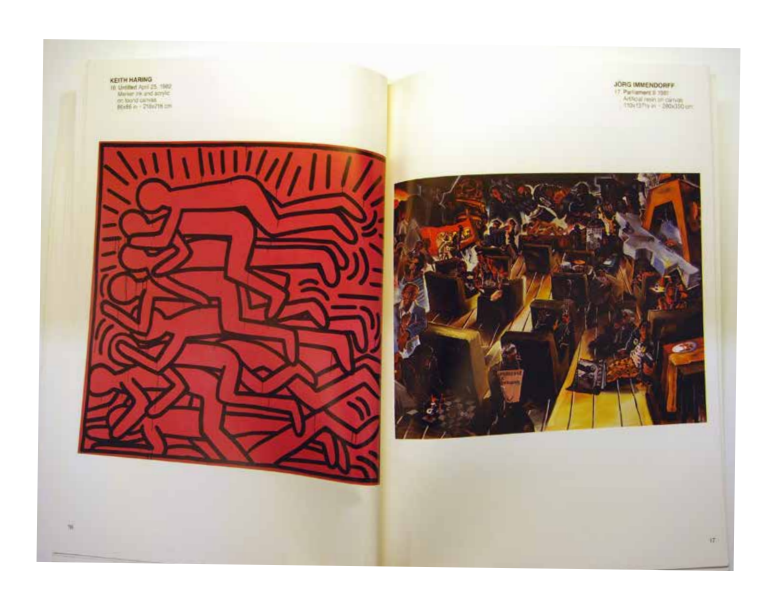
B

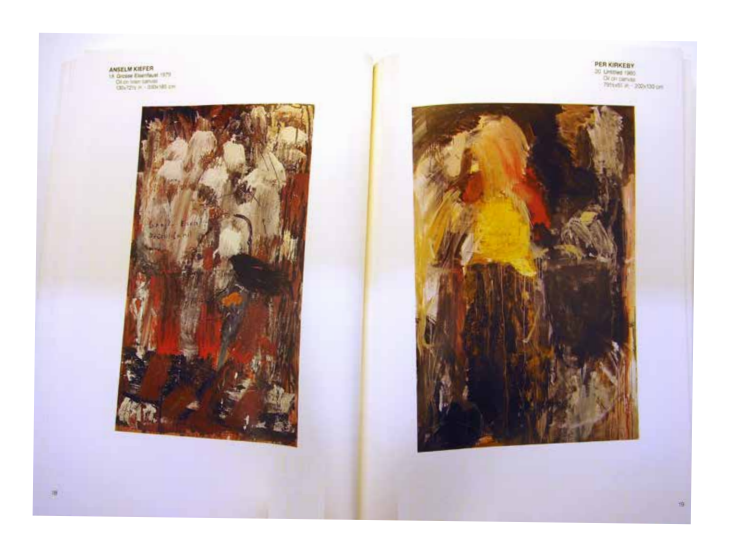


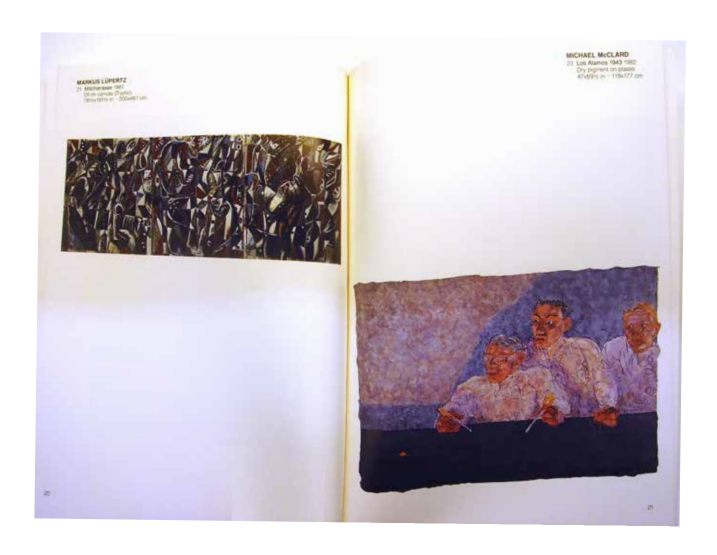




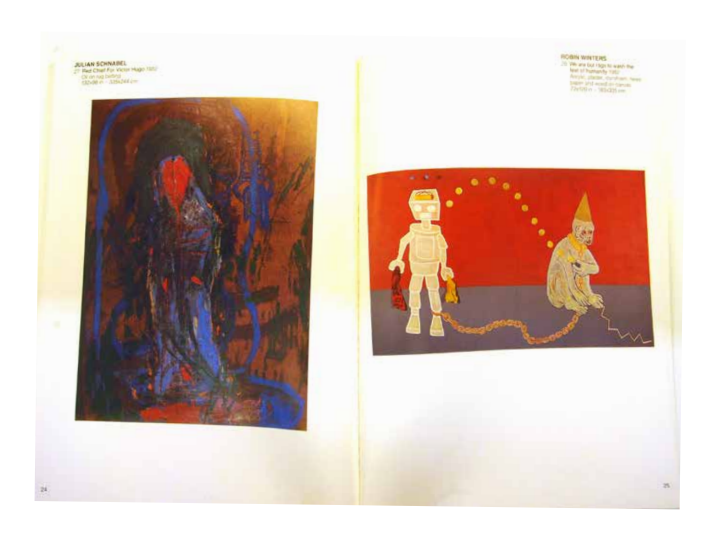












# Marlborough

### New York

Agents for

Avigdor Arikha Herbert Bayer Fernando Botero Claudio Bravo Stephen Edlich Juan Genoves Red Grooms Alex Katz R. B. Kitai Seymour Lipton Antonio Lopez-Garcia John MacWhinnie Theodore Manolides Conrad Marca-Relli Reuben Nakian Hugh O'Donnell Irving Petlin Arnaldo Pomodoro Daniel Quintero Larry Rivers James Rosati Altoon Sultan Rufino Tamayo Neil Welliver The Estate of Lyonel Feininger The Estate of Jacques Lipchitz

### Photography

Berenice Abbott
Herbert Bayer
Bill Brandt
Brassai
Mark Cohen
Herbert Matter
Helmut Newton
Irving Penn
The Estate of Eugene Atget

#### London

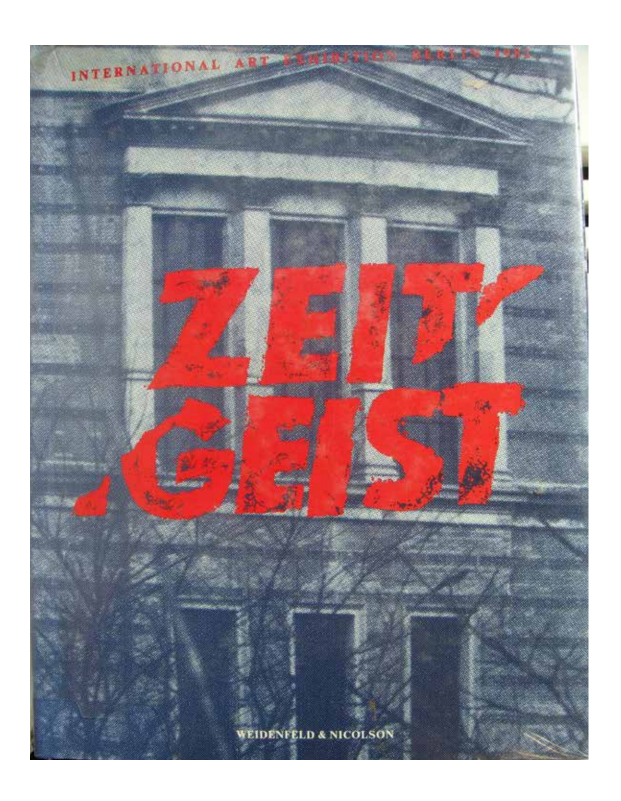
Agents for

Mordecai Ardon Frank Auerbach Francis Bacon Max Bill Lynn Chadwick John Davies Bill Jacklin Henry Moore Victor Pasmore Tom Phillips John Piper John Wonnacott The Estate of Barbara Hepworth The Estate of Oskar Kokoschka The Estate of Kurt Schwitters The Estate of Edward Seago The Estate of Graham Sutherland

### Important works available by

Impressionists and Post Impressionists
Twentieth Century European Masters
German Expressionists
Post War American Artists
Nineteenth and Twentieth Century Photographers

C. Joaquimides (a cura di), *Zeitgeist: International Art Exhibition*, (catalogo della mostra, Berlino, Martin Gropius Building, 1982), Londra, Weindenfeld Nicolson Illustrated, 1983



## LIST OF THE PARTICIPATING ARTISTS

Siegfried Anzinger, Austria Georg Baselitz, Germany Joseph Beuys, Germany Erwin Bohatsch, Austria Jonathan Borofsky, USA Peter Bömmels, Germany Werner Büttner, Germany James Lee Byars, USA Pierpaolo Calzelari, Italy Sandro Chia, It dy Francesco Clerkente, Italy Enzo Cucchi, Italy Walter Dahn, Germany René Daniels, Nother ids Jiri Georg Dokoupil, Germany Rainer Fetting, Germany Barry Flanagan, Great Britain Gerard Garouste, France Gilbert & George, Great Britain Dieter Hacker, Germany Antonius Höckelmann, Germany K. H. Hödicke, Germany Jörg Immendorff, Germany Anselm Kiefer, Germany Per Kirkeby, Denmark Bernd Koberling, Germany Jannis Kounellis, Italy Christopher LeBrun, Great Britain Markus Lüpertz, Germany Bruce McLean, Great Britain Mario Merz, Italy Helmut Middendorf, Germany Malcolm Morley, USA Robert Morris, USA Mimmo Paladino, Italy A. R. Penck, Germany Sigmar Polke, Germany Susan Rothenberg, USA David Salle, USA Salomé, Germany Julian Schnabel, USA Frank Stella, USA Volker Tannert, Germany Cy Twombly, USA Andy Warhol, USA





(top to bottom, left to right) works to Jonathan Brookay, Selond, Moremu Paladino, David Sci. Human Meldendorf, Joseph Bropa

The Analogy of Contradictions Fragmentary Notes Concerning the Bu mer Kunstgowerbernuseum in Berlin ng of the For

Vittorio Magnago Lampugnani

If faut s'accountemer sux analogies, symoir deux ou plu-sieurs chaux fostes différents estant domine, trouver leu-ressendrances. Gottfried Wilhelm Lubeits, "De la HERESHET)

Repressed Severity and Imported Seatimentality. The State of Architectural Culture in Berlin during the Early Years of the Empire.

The end of the Franco-German War and the for The end of the Franco-Centran War and the founding of the German Empire were followed by an era of peace in Europe. The mergies unleashed as a consequence were not, bywever, invested in the solution of the structural, positional, economic, and social problems initiated and intensified by the industrial revolution of the like and 19th centuries, but instead were channelled into the -Dots contained, but instead were channelled into the booth summy and contradictory - development of trade, and industry. The general economic depression of 1873 brought the cottapes of the bouse of cards ercuced during the Glossleviahrs, that period of reckless speculation and countless entirepreneural ventures, but at the same time prepared a new industrial thrust. By the 90s the dission of the international market among the industrialized countries was to a large extent compolete a apitalistic world economy and imperialist era had been

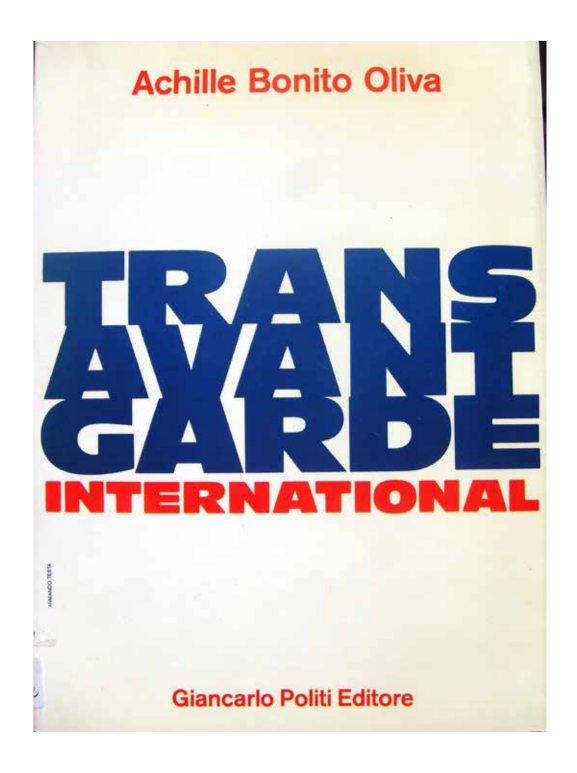
Berlin was strongly affected by this development. Strengthened by the economic sprawing and elevated to capital of the German Empire, in was attempting - not the least in its architecture - to keep pace with the most important cuies of that era, Vienna and Pans. In those capitals, however, the classical tradition had been replaced by mid-centary with a heavy, monumental historicism which had already reached emblemate highpoints in the structures along the Ringstrasse, as well as in those along the boulevands of George-Eugline Haussmann and in Charles Garnier's Opers, That was what Berlin was aiming for Under the dual pressure of economic strength and the need for prestige roused (especially) by new prosperity. Berlin succeeded in changing its appearance within a few years murrous older structures were demolished and their place occupied by splendorous new palaces in the neo-renaissance and neo-baroque syles. 2).

This development was by no means free of opposi-Berlin was strongly affected by this development.

tion. After all, Berliss had its own archimetrial tradition, initiated primarily by Friedrich, Gilly and faced and refered by Friedrich Schinkel. This medition was still allive in the second half of the 19th century in the wirk of numerious Schinkel students, Manily oriented sywurd-the struct composition principles of clausicism and mo-nimizations, its maxim intraded clear, untilinguised con-struction that did justice to the materials used, the tiphil-oscophical category of simplicity had been elevated to its guiding principle. Representatives of this tradition vigorously opposed the channing after effect, empty thins-iness, and lack of standards of the new, and moreover-imported, spite, which they considered friendus, im-niceal, and profoundly inappropriate. Self another con-sideration was that they had in werry about commis-tions.<sup>3</sup>) rumerous Schinkel students. Mainly oriented toward

Yet the development was historically established. Yet the development was historically established. Hethoest important and sensitional project of the new Entpire, played a decisity role in the process; the first awardwinning design, by Ludwig Bohmstell (in 1872), provided a crystallization of prevailing uses, and the prayer to Paul Walley, which won the second competition and was subsequently constructed, confirmed and exhalted the tendency toward bombasis; gigantic monumentality. Having lost ground, the Schinkel students either switched camps or were soon outstal as independent architects and shutted into the design departments of the city and the Prussian state.

Consequently, it was an act of oppositions when the contract for design and execution of the new Kunstgewerbermuseum (Museum of Arn and Crafish) was assigned directly and without compectation to the architectural cooperative of Martin Gropius and Heimo Schemeden () Although Gropius was the leading figure in the partnership, both were known for their indebedness to the tradition of the Schinkel school - and by no masses as obtuse responses, bett as altogether creative and autonomous personalities. In the competitions for the Bettiner Dom (Cathedral) in 1867, they had possessed the unbhand-courage to propose the use of untreated brick facades for the most important church in the city, which amounted to a crass remunciation of pomp and masspectade and a passionate commitment to reform assenticed and a passionate commitment in autonomism.



#### Transitional Art

The cultural area in which the art of the latest generation moves is that of the trans-avantgarde, which considers language a tool of change, a passage from one work to another, from one style to another. The avant-garde, in all of its post-World War II variations, developed along the evolutionistic lines of a linguistic Durwinism rooted in the great movements of early twentieth-century art. The trans-avantgarde instead operates outside these confines, following a nomadic attitude which advocates the reversibility of all the languages of the nast.

The dematerialization of the work and the impersonality of execution which characterized the art of the seventies, along strictly Duchampian lines, are being overcome by the reestablishment of manual skill through a pleasure of execution which brings the tradition of painting back into art. The transavantgarde overturns the idea of progress in art, which was entirely geared toward conceptual abstraction. It introduces the possibility of considering the linear course of previous art as only one of several possibilities, directing its attention even toward languages that have previously been abandoned.

Such revival does not mean identification, but rather the capacity to cite the surfaces of the revived languages.

Such revival does not mean identification, but rather the capacity to cite the surfaces of the revived languages with the awareness that, in a changing society whose final form has yet to be defined, one has no choice but to adopt a nomadic and transitory outlook. If there is a crisis in philosophical positivism, which has permeated and determined the development of Western civilization, accelerating social and conomic transformations in terms of

### Arte di transizione

L'area culturale in cui opera l'orie dell'ultima generazione è quella della transavanguardia, che considera il linguaggio come uno strumento di transizione, di passaggio da un' opera all'alra, da uno stile all'altro. Se l'avanguardia, in tutte le sue variami del secondo dispoguerra, si sviluppava secondo l'idea evoluzionistica del darwinismo linguistico che trovava i suoi anienati fissi nelle avanguardia invece opera fuori da queste coordinate obbligate, seguendo un asteggiamento nomade di reversibilità di tutti l'inguaggi del passato.

La smaierializzazione dell'opera e l'impersonalità executiva, caratterizzante l'arte degli anni Settanta secondu ana wilappo rigorosamente duchampiano, trovano un loro superamento nel ripsistino della manualità, nel piacere di una esecuzione che reintroduce nell'arte la tradizione della pittura. La transavanguardia ribalta l'idea di un progresso dell'arte tutto teso verso l'astrazione concettuale, Introduce la possibilità di non considerare come definitivo il trugitto lineare dell'arte precedente mediante atteggiamenti che consideramo anche quei linguaggi precedentemente abbandonati.

Recupero non significa identificazione ma capacità di citare la superficie dei linguaggi ripresi. Nella consapevalezza che in una società di transizione, verso una stabilizzazione indefinibile, è possibile adottare soltanto una mentalità nomade e transitoria. Se è in crisi di positivismo filosofico, che ha permonto e determinato lo sviluppo della civilià occidentale, accelerando le trasfornazioni sociali e produttive in termini di sperimentazione tecnologica, allora è in



Cy Twombly, Unitied, 1967. Crayon and oil on carries, 29 x 184".



Enamel on unprimed carras, 233,7 x 217,8 cm.



ndy Warhol, Campbell Soop, 1962.

anthropological roots, while independent of each other, all tend to affirm the biology of art, the necessity of a kind of creativity aimed at extending its own experience as an instance of seduction and mutation.

and mutation.

The second half of the seventies and the beginning of the eighties have been deeply affected by this mentality. Art has availed itself of numerous expressive means, especially that of painting, of the tools connected with the language of marks and color. By applying its metaphoric and metonymic capacities (the latter being the ability to transfer or shift meaning between the parts and the whole), and aided by a highly stratified cultural context (which affords a more generally anthropological climate, conducive to the abstract furies of the imagination and to a broad range of linguistic and social implications), the new image has found a natural habitat in the history of art and of styra and of substract in the history of art and of styra and of s

image has found a natural habitat in the history of art and of styles.

The fabric of the new artistic production is marked by an intertexture of subjectivity which is not an autobiographical or personal phenomenon, but which represents art's response to personal motives purified from the use of a conscious and controlled language. Language is never the gauge of a totally subjective condition; rather, it is the knowing and ironic medium of a vision which contains the pleasure of its own presence and the reasons for its own presence and the reasons for its own

persistence.

Persistence and emergence are the characteristics of the new image, understood as the possibility, on one hand, to take up again the traditional processes of art and the constant felicity that supports it; and, on the other hand, to record differentiate between preceding accomplishments. Here the art of the last generation rediscovers the pleasure.

una creatività tesa a fondare la propisa esperienza come luogo della seduzione a della mutazione.

della matazione.
La seconda metà degli anni Sexianza
e l'inizio degli anni Ottanta vivorne sono
il segno di tale montalità, di uri une coattata con molti mezzi espressivi, specialmente con la materia della prima,
con gli striumenti legati al linguazzio dei
segno e del volore.

Favorità da un corresto culturale estremamente stratificato, teso a respettare non soltanto gli astrati turcos del formaginario ma anto le targenze ineguistiche e sociali e una condizione pragmeralmente antropologica, l'immagine, ruova, nel suo procedimento metalorico e metominico feire come statte rimento di ignificato, o come slittamento di esso tra la parte e di tutto) ha trovato nella storia dell'arte, nella storia degli stili, il suo ambito maturale.

degli stili, il suo ambito naturale.

Il tessuto della nuova produzione avtistica è attraversaro da una cifra di songettività, che mon va intesa come vintimo autobiografico e privato ma come
repondera dell'are a monte vintivoduali, depurati dall'axo di un linguaggioconsapevole e controllato. Il linguaggioconsapevole e controllato, Il linguaggioconsapevole e controllato, il linguaggioconsipevole e controllato, il linguaggioconsipevole e controllato, il linguaggioconsipevole e controllato, il linguaggiotori di spia di una condizione tetalmente soggettiva bensi il tramite avvertito ed irolico per costruire organismi automoni di una visione che trova
distiro di sè il piacere della propria presenza e le ragioni della propria persisienza.

Persistenza ed emergenza somo i cacattesi della muova immagine, intesi come possishità da una parte deripreridere procedimenti tradizionali dell'arte, la telicia costante che la surregge, e dall'altra de clienta searte differenze rispertu agli esti precedenti. L'arte dell'altima generazione riscopre si piaccer di soni aperta immunita, fatta anche del recupero di linguaggi, posizioni e metodolo-



Robert Hauschenberg, Overcast H. 1979. Mixed media on carrier, 241,5 x 183 cm.



Giorgio de Chirico, Ariadne, 1913. Oil on carron.

of timelessness, which consists in part of the recovery of languages, positions, and methodologies pertaining to the past.

The failure of political discourse and ideological dogma has caused the superstition of art as a progressive attitude to be overcome. Artists have realized that the principles of progressist thought can be reduced, in the final analysis, to an internal progression or evolution of language along lines of escape which parallel the utopian escape of ideology. The art of the immediate past sought to take part in social change through the expansion of new processes and new materials, moving away from painting and from the static time of the work. Present art tends to discard illusions of what lies outside itself, and to turn back on its own fontitself, and to turn back on its own foot-

Naturally, this does not entail enclo-naturally, this does not entail enclo-ment within the frame. sure of the painting within the frame. The sensibility of the work calls up echoes of the outside in the field of language. It binds spatial and temporal motives to the reasons of art through installations of painting, collage, and drawing. drawing.

installations of painting, collage, and drawing.

This process is favored by the distintegration of the unitary idea of the work, a projection of the distintegration of unitary visions of the world. The totalizing vainglory of ideology was reflected in the stringent arrogance of the work of art, which hore models for the symbolic transformation of the world. Now, that arrogance has died out, and the artist no longer intends to pathetically preserve the myth of an impossible and impracticable integrity.

Working in fragments means preferring the vibrations of sensibility to monolithic ideological content. These vibrations are necessarily discontinu-

gie appartenenti al passato.

La caduta della parsola politica e de dogna ideologico la prodotto il toperamento della supersizione di attaccome atteggiamento propressioni. La tista ha compreso come propressioni, consignifichi alla time propressione, evolutione interna del linguaggio, lungo lime della gas speculari alla fugu satopia a demi deologia. Se l'arre procedenti pensico a partecipare alla trasfornazione vostamediame l'espantione di maosi priso midiame l'espantione di maosi priso dimenti e di maosi materiali, tramigi la fuoriancita dal quadro e dal rempo sone co dell'opera, quella artisale tende a mos farsi illusioni all'esterno di se ed a tomare sui propri passi.

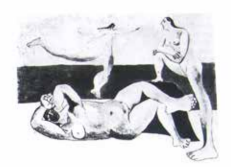
Naturalmente questo min significa chiasura nella cornice del quadro la sensibilità dell'opera richiama admire a campo del linguaggio gli echi dell'esterno, piega alle ragioni dell'arte motionaccidenti spaziali e temporati, medante anche installazioni di pittura, collage e diceggo.

Tale procedimento e favorita dalla

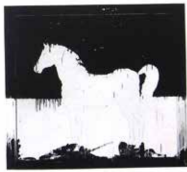
accidenti spaziali e temporali, mediame anche installazioni di pittura, collare e dinegao.

Tale procedimento è favorita dalla frantumazione dell'idea unituria dell'opera, principione della frantumazione di opii visione unituria del mando. Alla superbia totalizzante dell'ideologia lu cova risconto la superbia compatta dell'opera d'arie, che conteneva denno di indocelli di trasformazione simboliva del mondo. Ora tale superbia è cadata e l'artista non intende preservare parelle camente il mondo. Ora tale superbia è cadata e l'artista non intende preservare parelle camente il mod di una compattezza impossibile ed impraticable.

Lavorare sul frammento significa privilezione le vibrazioni della sensibilità a discopito di una tenuati adeologia a monitalica. Tali vibrazioni sono necessariamente discontinue, portano l'artista verso un prodoni fatto di molti a cei denti linguistici, fuori dalla coerenza locationi della postica. Il frammento è il sintomo di un'estasi della dissociazione ed



Public Picasso, Three bathers, 1920.



Mario Schilano, Great Italian Equestrian Painting, 1978

13

abstraction and measured capacity a feeling which directly corresponded to the industrial production ethic.

The disintegration of America's social fabric has demonstrated how abstract this type of mentality was, and has driven the latest generations of artists to abandon this position in favor of a different dimension in art. This dimension rests on assumptions which overthrow the previous moralism in favor of an open and willing attitude toward recovery of the image, of the pleasure of painting, of manual skill, and of practices connected with craft production.

production.

The viewpoint is reversed. From strictly analytical it becomes synthetic, ready for the recovery of materiality in art and of the expressive level, which means the subjective figure. This recovery is brought about by the adoption of differentiated techniques which are no longer made compulsory by rigid poetics. The sensory level is beginning to circulate in American art again, along with the pleasure of representing imperceptible notions, sensations connected with the psyche, thirtough

The reductive outlook of earlier art, still geared to philosophical and declarative affirmations, is giving way to the position of artists who no longer deprive themselves of any pleasure, not even that of declaring and asserting their own subjectivity. This switch is brought about through an interchanguability of compositional techniques, which permits an expressive flexibility, a plastic affirmation of the personality, now seen as a system of continually evolving sensitive energies. All this is possible because young American artists have thrown off the moralistic guise of the strictly AngloSaxon pio-

dell'opera all'interno del puesarzoficiale della vittà americana, bina funzioni astratte e mentana dalla tentra fredda e ghiacciata dei remanmoduli primari ed elementati emina da qualsiasi oppella decommunia L'acturore recommunes ed mi

da qualsiasi orpello decoranso.

Ca fueror geometrico ed ma actione conventiale hanno productor populario estistiche uditate a specio pragio pittura minimale, sculmer prosesteriori teorethe sulfarte si sostenute da 101 deviderio similarie si sostenute da 101 deviderio similarie darvinismo linguistico, echinalentia e dal suo progetto evolutasi li fina e dal suo progetto evolutasi li fina puritamo di tali pratiche centive haputato a tautologie visive chi timera nella propria astrazione e mila progetto especiti di misura il senso di un opera capacità di misura il senso di un opera direttamente corrispondente alfeni della produzione industriale

La disgregazione del trendo none dell'America ha diministrativamento questo tipo di montalia con spirito le diline generazioni di amma inscire da tale posizione per approdu ad una diversa dimensione dell'arti. Li le dimensione poggia si avvanto dei battano il moralismo precedente, a revore di un atteggiamento aperte chi possibile verso qualissis i re upoca delle magine, del piacere della parma, selle moralisti, dell'assunzione di podinti legare alla produzione automatica, del produzione automatica, del produzione di podinti legare alla produzione automatica, del produzione automatica del produzione automatica del produzione automatica.

the authernitione proggan site assential to building if moralismo prevendente a per vore di un atterggiamento apperto e depombile verso qualistasi revapera, della manualità, dell'assurzione di pendichi legare alla produzione arrigiamale.

L'ortica si capovolge, da vicatiamene amalitica diventa sintette a, promia di secupero di una materialità dell'arrie del invelle expressivo, che signalica compero della cifra songettiva. Tale revapere viene praticato mediante Passuri codi terniche differenziare e non pui con chiligatorie da una rigida poettra livello della sensorialità ricomminia di rappresentare arte americana, col puocità di rappresentare attraverso l'immignio spunti impercettibili, sensuzioni legati



Sandro Chia, Little Devil, 1981. Oil on canvas, 162,5 x 129 cm.

33

neering puritan ethic, in favor of the hedonistic garb of an art open to all cultures, an art that restores the dimen-sion of memory and subjectivity. Because this has occurred, it has been necessary to redefine the notion of

art, substituting the idea of opulence and a new physical quality for that of reduction and diminution. Opulence is a sign of vitality; it is typical of the American artistic tradition of action painting, which led artists to express

American artistic tradition of action painting, which led artists to express their internal impulses in no uncertain terms. But opulence also stands for the possibility of adopting a plurality of styles, formerly forbilden by the geometric rigor of past art experiences.

Decoration and essential representation are now constantly overlapping as a result of a linguistic interbreeding which passes unabashedly from ornamentation to geometry, from the repetition of symbols to variation. In any case, the basic idea that the artistic product does not represent something which lives beyond itself, but rather constitutes an autonomous and self-sufficient reality, is preserved. Opulence is also characteristic of an art that finds the energy of its production within its own space; an energy which, historically, the American social and economic context seems to have lost. The expressive freedom of young American artists also derives from their having overcome the idea of art as experimentation with new materials and techniques. A new type of derives from their having overcome the idea of art as experimentation with new materials and techniques. A new type of pragmatism is now taking precedence over the older variety, which was characterized by a desire for continual experimentalism, favoring modes and processes of image formation. The new type favors experience, originality and a casual mentality which is not lost behind a plan for art, but which expresses itself in a mutable creativity open to any type of

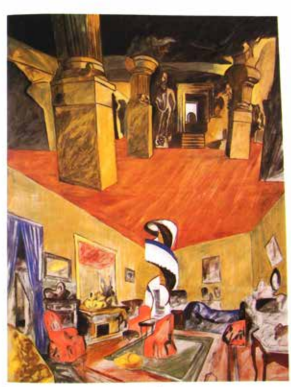
agli strati della psiche

agli strati della psiche

Alla mentalità riduttiva della psecodente, tesa sempre serso allo zioni filosofiche e dichiavatte della man posizione di artisti che non vin no più di alcun piacere, manie madi pronunciare e declinare i proposettività. Questo avviene media una intercambiabilità delle manie piacompositive, che permette una miliocompositive, che permette una miliocompositive, una affernazione piaco della personalità, ora vista come at stema di energie sensibili continuame della personalità, ora visia come si stema di energie sensishii cominisami in evoluzione. Tutto ciò è punibili quanto la giovane arte americani smesso di indissare il sam morali-dell'etica puritana, strettamente as-sassone e di ascendenza pionerio, per indossare la veste edominia un'arte che si apre a tutte le culture, recupera la dimensione della memora della soggettività. della soggettività.

recupera la dimensione della memma della soggettività.

Perche questo sia avvenuto, è ma necessario ridefinire la nezione di av-sostituendo all'idea di ridazione e dia sottigliamento quella di optolessa e il nuova fisicità. L'opulenza è il seguo un vitalismo, d'altronde anch'esso ma della tradizione artistica americama della tion-painting, che portava l'artina a esprimere senza più alcuna returni impulsi e pulsioni interne. Ma apunetta significava anche possibilità di natorno re una pluralità di stili, prec edentempa vietata dai rigore geometrico della esprienza dell'arte passara. Cro decorazione e roppresentazione resenziale si altraversano incessatile mente, mediante una contaminazioni dall'ornamentazione alla geometria. Ila la ripetizione del seguo alla variazione prodotto artistico non rappresenta qua cosa che vive fuor di se, ma invece coll-tuisce una realtà autonoma ed autosoli



Francesco Clemente, The Hours, 1982. Oil on canvar, 400 s. 500 cm.

representation whatsoever, be it figurative or abstract.

## From the Avant-gardes to the Trans-avantgarde

The vitalism of process art and the Cartesian exactitude of conceptual art derive in part from the specific connotations of a historical context whose productive optimism and expansionistic, economic euphoria allow art to preserve its hope for a better future. This outlook is the result of a historicist and rationalist residue which views history as a progressive path toward conditions of greater social and economic equilibrium. Art becomes the tool which, in the hands of the visionary, projects spaces of fruition that enlarge the field of individual and social sensibility, placing itself in reflective antagonism with reality.

In this sense, art preserves a functional and a functionalist valence which assimilates it to the dominant totalliarian systems—their politics, psychonalysis and sciences—which, from their own point of view and according to their own plan, resolve the negative antinomy of the world. It is no coincidence that certain critical hypotheses have a moralistic connotation, repressive and masochistic, which, fortunately, is contradicted by a few of the artists' works. With puritanical obstinacy, these critical outlooks developed a cultural strategy geared toward the recovery of the social as an indisputable myth and value, and regarded linguistic militancy as a means of militant opposition of the system. Such art felt the urgent need to find a motivation, a qualification, a modification that would declare this attitude publicly.

ficiente. L'opulenza è unche il regne di un'arte che trova dentro il proprio pazio l'energia della sua produzione. L'anergia che invece storicamente il come sto economico e sociale americansembra aver perduto. La liberta artisti dei giovani artisti americani provinsi anche dal superamento di un'idea del'arte come sperimentazione di monmateriali e di nuove remiche. Ora se diverso tipo di pragmatismo prende a sopravvento sul vecchiu, fatto di an desiderio di continuo sperimentalismo, noso a privilegiare i modi ed i procenta formazione dell'immagine. Il nuovo, si vece, tende a privilegiare l'esperiona l'elaborazione individuale ed una moregetto di arte, ma quanto si osperde dietro ad una creatività musevale ed aperta a qualsiasi tipo di rappresetazione, sia figurativa che astratta.

#### Dalle avanguardie alla transavanguardia

Il vitalismo dell'arte processade i l'esattezzo cartesiana dell'arte como tuale nascono anche dalle specifich connotazioni del contesto storico, si gnato da un ottimismo praduttivistica da un'euforia espansionistica dell'enomia che consente all'arte di conserva re la speranza di un riscotto, di un faunmigliore. Questa mentalità è il potisti di un residuo storicistico e razionalische considera la storia come un perconprogressivo verso condizioni di maggiequilibrio sociale ed economico. L'arte diventa lo strumento che po-

L'arte diventa lo strumento che pi gerta, attraverso l'immaginario, 1927, fruizione che allargano il campo del sensibilità individuale e sociale, pone dosi in antagonismo speculare con li realià.



Enro Ciechi, Stigmata, 1980. Oil on carran, 208 x 135 cm.

The shining example, in this connec-The shining example, in this connection, is that of are power a which felt the need to follow its own noun with the adjective "poor." This declaration of powerty occurs in relation to the context of Western society, geared toward opulence and consumerism. A rhetorically Franciscan and moralistic tension personds this line of shought, which chilivade this line of thought, which chilvade this line of thought, when chi-dishly dressed art up as a guerrilla. In the wake of sixties' protests, it purports the possibility of an artistic experience that corresponds to and images of the first examples of guerrilla warfare that appeared in European and American cities. Thus art destructures itself to the oint of going nude in its conceptual skeleton.

This self-punishing, masochistic attitude as a self-expropriation of creative pleasure and its consequent eroticism, is the moralistic result of an out-look which sees art subordinated to politics. Basically, the artists of the six-tics experienced the drama of politics and nature from this point of view. Their dogmatic attitude led these artists to consider nature a regenerative and to consider nature a regenerative and liberating point of reference, as opposed to the repressive and artificial social sphere. They used the experience of nature to give art a political overtone. Naturalism, at times naive and didactic consisting and late-futurity permeasimplistic ande late-futurist, permeates almost all arte povera works: nature is seen as the primordial and virginal setting, the source of energy, and is opposed to the social setting, corrupt and excessively structured.

Paradoxically, this apparently experimental and flexible position toward art in the sixties conceals the brooding superstition of naturalistic and political dogma, from which derives a moralistic, static attitude, a middle-class preference for drama and

In tal senso l'arte conserva una In tat senso care conserva ma po-lenza funzionale e funzionalista che le-zimila ai sovrastanti sistemi intalia: l'ideologia politica, la psicanalisi e scienze, che risolvono all'interno del proprio programa la programa la proprio programa la programa antinomie e gli scarti negativi del man do. Non a caso alcune ipotesi critich come l'Arte Povera, hanno una come tazione moralistica, repressiva e nuo chistica, fortunatamente contradaca da alcune opere degli artisti. Con un puntiglioxità puritana, tale menuica critica ha sviluppato una strategia culti-rale tesa al recupero del sociale mir-come mito e valore indiscutibile. Da qui il desiderio di una pratica linguissica di significasse anche pratica di opposizione al sistema. L'arte ha sentito l'urgono di trovare una motivazione, una qualirazione, una aggerrivazione che dichi-

tasse pubblicamente tale attitudine L'esempio lampante è proprio questo senso quell'arte che ha sentito bisogno di far seguire al proprio sostativo l'aggettivo spoveras. La dichiare zione di povertà avviene nei riguardi di un contesto, quello delle società mit dentati, tese all'opulenza ed al conse muno. Una tensione retoricament francescana e moralistica pervade tal linea critica che adombra pertendira mente ed informatica pertendira inea critica che adombra pericalme mente ed infantilmente un arté com guerriglia. Sotto la suggestione del si ipottza la possibilità di una pratica an-tica che riesca a darsi come omologori immagine dei primi esempi di guerrigli che cominismo a manifestarsi nei frate si destrutura, fino a arrivare l'arte si destrutura, fino a arrivare l'ale aneggiamento autopumitto piacre creativo e del suo conseguent ettolismo, è il portato moralistico di un mentalità gregaria dell'arte verso la puli



Nicola De Maria, Trans vierno, 1979. Od on carren, 100 x 76 cm

historical avant-garde.

nistonical avant-garde.

Others, instead, took note of the changes in the historical fabric and found it superstitious to cling to old certainties, now freed from the conditions in which these the conditions in which the tions in which they were produced. This desire to open up and go beyond the strict observance of the experimental rules of the avant-gardes, took root among young artists as well as among those who worked in the fifties, sixties and seventies, whose work already expressed a willing and non-dogmatic attitude.

Naturally those artists who had previously developed the myth of a possible redemption of reality through art, remained prisoners of old superstitions. of positions correct from an earlier his-torical standpoint, now absolutely impracticable. Former ambitions pre-vented them from looking at the eighties with an open heart and a clear eye, each necessary in order to continue the adventure of art.

adventure of art.

It is curious that the same superstituous seem to gnaw at the theoretical discourse of Lyotard, who, in his text on the postmodern condition, repeatedly speaks about "catastrophe," "fracture," "paradox," "discominuous and non rectifinear evolution," with regard to historical output, and "production of the unknown with regard to science terms which seem to leave no doubt about the fact that the French intellectual seems to have left behind the grievous and genetic cultural baggage of the Carresian tradition.

As far as art is concerned, however, the is unable to bring his own premises to their proper conclusions. Like Mannbeim, he seems to avoid seeking a redeeming role for the intellectual and the artist at all, as though on one hand they must recognize the break in the

tatore della propria presenza e cue

rativa, D'altronde la struazione stia<sub>li 2 ka</sub> anni Settania trova una ma ma metalicani alcumi avvenimenti che mudicani tessuto culturale precedente, moto all'ottimismo ed all'expansion nomica. La guerra del Kippur del g determina una crisi energetica che ne in ginocchio le economie occidenza crisi dei modelli ideologici che cului nel 1977 spiazza intellertuali ed artic

Crolla cost la prospettiva di propo 30 adombrata dai vari sistemi na dalle culture corrispondenti, si accenuno stato di indeterminazione pale che non permette più un orientame certo ed il senso confortante di una di zione. A questa situazione di caranedi smottamento politico, morale, e nomico e culturale, non tatu gli am sono stati capaci di dare una rappo Alcuni sono rimani ancorati alla condi sviluppo lineare, upico delle no avanguardie del secondo dopognesi che teovano nella fedeltà ai missibili in guistici ed ideologici delle avanguini storiche la sicurezza cd il ripato pro-lora coscienza infelice.

Altri invece hanno preso atto dels modificazione del tessuto storico di hanno trovato superstizione rimunali anticari namo trovato superstizione rimana amorati a vecchie certezze, orinsi chi colate dalle condizioni in cui si con prodotte. Tale atteggiamento di agenti ca, fuori dalla stretta osservanza delle regola sperimentale delle avanguistibi, stato compiuto da avanguistici e di sagona sperimentale delle avanguarine, stato compiuto da giovani arristi ed an che da artisti che hanno lavariati din anni Cinquania, Sessania, Seriantia avanti, che già nel loro lavarre passicali dogmatica.

Naturalmente sono rimasti pricio nieri di vecchie superstizioni, di prosizio ni giuse nelle precedenti condizioni sii



Julian Schnabel, Winter, 1982, Plates, b.

linear progress of history and culture, and on the other must hide behind the superstitions of experimentalism in order to save their souls. But how is all this possible, when the catastrophe is generalized as well as semantic, and has therefore drained away any sense of activity or role? Lyotard, with a clumsiness typical of the tautologist and of the philosopher with a pamoramic view of the gardens of artistic production, still grasps at the proof virtues of experimentalism, finding therein the possibility of a role, properly practised in other historical situations, but unfortunately impracticable in the situation which be himself describes. Shocked by the lack of functionalism in the art of the transavantgarde, he seeks refuge from it, regressing to the level of a debate from the fittles.

the fitties.

The cultural debate during those years sought a different way of looking at art in relation to the social commitment and pure art. The commitment had to be entirely reclaimed from the wastes of neorealism and from Communist Party bureaucrats, and the autonomy of art from the adherents to neoavant-garde movements on the one hand, therefore, from figurative artists, and on the other, from a better a property of the control of

hand, therefore, from figurative artists, and on the other, from abstract artists, and on the other, from abstract artists. Abstract artists rightly felt much more affinity to traditions that were cultural, international, and libertarian, the tradition of historical abstraction and all the awant-garde movements of the beginning of the century. In this sense, experimentation marked a profound difference between abstract column as the symptom of a progressive attitude, and figurative culture as the sign of the heteronomy and subordination of art to politics.

On the other hand, have

politics.
On the other hand, historical conditions offered hope for a better future,

riche ma ora assolutamente imprancata. Il, quegli artisti che già prevederarmona hanno sviluppato un'idea dell'arte amerata al mito di un possibile sivatio della relata attraverso de essa. Vecchie ancioni e nuove finstrazioni hanno imposibile in nuove finstrazioni hanno imposibile ora di guardare agli anni Oriana con cuore sgombro ed archio hanno incessari per continuare l'avvenuera del l'arte.

l'arte.

Ora è curioso che le stesse superazioni sembrano attanagliare il divorateorico di Lyutard che, inveve, nel satesto sulla condizione post-moderna, a
proposito della prodistione della suitaparla ripetutamente di scatasirote
effectas, eparadiossos, evvoluzione diacontinua e non rettilinene e della structo
come sproduzione dell'ignotos. Termisi
che non sembrano lasciar diabbi circui
fatto che il nostra intellettuale travesembra essersi lasciato alle spalle il grovaso e genetico bagaglio culturale della
tradizione cartesiana.

Invece per quanto riguardo fain non riesce a trarre le giurte conseguent, dalle sue stesse per messe e sembra, com Mannheim, arturdars a cercare a taini costi un ruodo salvifico per l'intellettuale e l'artista. Come se da una parte quest debbano riconoscere luculamente la rottura del progresso lineare della storia del progresso lineare della storia dela perimentalismo per salvara l'anima, Ma come è possibile tuttu questo dal momento che la cutantrofe è generalizzate el cancer della serima della come è possibile tuttu questo dal momento che la cutantrofe è generalizzate el cancer del possibile tuttu questo del momento che la cutantrofe è generalizzate el cancer del prostituta del momento che la cutantrofe è generalizzate el cancer del prostituta del un tenso di ogni attività e riudi. L'oriard invece, con una imperizia tiputa del un tenso di ogni attività e riudi. L'oriard invece, con una imperizia tiputa del un tenso della sperimentalismo, travara dori la possibilità di un ruolo, praticula giustamente in altre stuazioni storiche.



David Salle, Run a Groerry Store or Build an Airplane, 1868. Acrylic on mreas, 284.5 x 248 cm.

sure is that of rotating away from the center towards x without grasping at impossible straws, piloting the currents of culture with instruments which increase the work's power to interbreed.

The European and American transavantgarde has developed, in different ways, a strategy that passes through the internationalism of the historical avantgarde movements, through the neoavant-garde movements, and finally through national and regional cultural boundaries. This means that the current artist has no intention of losing himself behind the homologation of a uniform language, but aims at recovering an identity corresponding to the "genius

loci" that inhabits his particular culture. Today, identity is not measured by external parameters, but by factors which are intrinsic to the work of art. which are intrinsic to the work of art. For European artists this identity sub-merges itself in a cultural fabric that goes very far back, with a familiar past (the tradition of the neoavant-garde) as well as another more mythical and distant past rooted in the history of Euro-pean art. But all this is not alienating, since the specificity of the citation is since the specificity of the citation is precisely what permits the recovery of the distant without any identification. What unites the various creative experiences is the overcoming, through eclectic usage, of the Manichean divisions between the abstract and the figurative.

figurative.

The figurative is not the sign of an arrogant frontal gaze, optimistically sure of its ability to decodify the world, but the ability to lead the image toward the figurable, toward an expressive potential capable of breaking the security of the figurative into fragments which recall the manneristic attitude of cating up the entire past, It is a remanication of the past, but without herre-

Il manierismo nel 300 ha dis Il manierismo nei 300 ha dio-in maniera esemplare che e posibi-lizzare ecleticamente la grandi zione del Rinascimento, attrave-suo uso laterale; la citazione della suo uso laterale; la citazione della suo uso mascimentale. Un morne spettiva rinascimentale. Un morne avrebbe avuto il significato di mas stalgia ed un desiderio di renganzo antropocentrica in un mus che invece aveva messo in crisi la costo lità della ragione, esaltata propio de precisione geometrica della proper. L'artista manierista invece ne le a obliquo ed arrovellato, medianican tazione che ne decentra il punto di ti privilegiato. L'ideologia del trata presiede l'opera manierina, nelles negli altri campi della creazione una le e scientifica, un'ideologia che per gia la lateralità e l'ambiguità. La res vanguardia riprende questo tipo d o sibilità, attraverso la ripresa di conlinguistici che vengono cuan nonloro purezza iniziale, ma attravene a contaminazione che ne evita ognicelebrativo ed apologetico, che se cherebbe identificazione ed imponi regressione.

Questa ambiguită è la sostance sostiene anche l'opera della tramas guardia, che oscilla tra cumica e battra spiacere e penas, tra l'erotione de creazione e l'orizzontalità cumula della realtà. Il nichilismo è divana della realtà. Il nichilismo è danna glassa posizione di parrenza dell'am-ma un nichilismo attivo che reso-niciasche senza disperazione. Il pia-dunque di rotolare dal centro verna-senza aggrapparsi ad improssibili am-raggi, ma anzi scivolando su tutti ci-dii della cultura mediante situano capaci di aumentare il potere di so-minazione dell'opera. La transovanguardia europei huppato una strategia che passa alla



so Rothenberg, Pontiac, 1979. Acrylic and Saube on carran, 88 s. of

chies. In fact, the artists of the transavantgarde work from the standpoint of the present, without forgetting that they live in a mass society, barraged by massmedia images. These artists frequently combine various levels of culture, the high level of the historical avant-garde movements and the entire history of art, and the low level derived from popular culture, which also has origins in the culture industry.

and no sow test cereves in popular culture, which also has origins in the culture industry.

This attempt derives from the urgent need to unify the disjointed levels of culture, to bring together the disjunctions on which neoavant-garde artists formerly worked, thinking they would be able to follow a line of experimentation laid out by the avant-garde movements of the early part of the century, guaranteed by those movements political progressivism. Now that every guarantee has been broken, the artists of the trans-avantgarde are proceeding individually through all the tecritories of sulture, defying all sense of measure and

Moreover, a phenomenological outlook regulated the creative work of the
previous generations, leading them to
the trecovery of everyday materials, purified of their functionality and use
value. This phenomenological outlook
is accentuated by the latest generation
of artists, who no longer apply it to
materials and compositional techniques, but rather to a non-currentness
in painting and all those styles which
had previously given rise to debate
among the avant-garde movements,
because they were symptomatic of positions which were political as well as
cultural.

cultural.

This accentuation of the phenomenological point of view is the result of a
process of de-ideologization that is
clearly evident in all fields of cultural

verso l'internazionaltuno delle guardie storiche e delle neoquappose e attraverso i territori di cultur ni nali e regionali. Questo significachi i tissa attuale non intende perderi de l'omologazione di un linguagio a forme, ma quanto recuperare estimidentità corrispondente al ampliore che abita la sua partivolare chi loco che abita la sua partivolare con Ora l'identità non si misura con porte delle delle

Ora l'identità non si misura cie si rametri esterni, ma con strument interni al lavoro dell'arte. E se per artisti europei tale identinà alloralame tessuto culturale che viene da moleciano, con un passato familiare, per artisti americani il recupero passa amverso un passato vieino fla tradizioni delle neo-avanguardie; ed un altor pi mitico e lontano che trova le proporadici nella storia dell'arte europea la tuato questo non è alterante, in quama la specificità della citazione e propriedadi della citazione. Sicuramente quello che omisci in rie esperienze creative è il superamente attroverso un uno exletivo della minima che e divisioni tra astratto e figuratio.

chee divisioni tra avtratto e figurative and il figurativo non è il sintonio di un squardo superbamente frontali, che punta ottimisticamente sulla capacità decodificare il mondo, quanto punto sulla capacità di piegare l'immagne es o il figurabile verso una potenciale espressiva capace di scardinare lui retta figurativa in frammenti che mandano alla manieristica attitudine di macinare tutto il passato ma sciente di figuratica in propositio di passato ma sciente di passato ma sciente di passato ma sciente.

macinare tutto il passato ma 1022 pi Rimasticare il passato ma 1022 pi rarchie. Infatti gli artisti della iranavonguardia lo fanno nell'ottica ilei pi tente, senza dimenticare di vivere in mi società di massa, attraversata dalla pi duzione di immagini dei massonolia Questi artisti infatti contaminario iri quentemente vari livelli della cultuta.



Jene Michel Basquist, Untilled, 1982. Acrylic, oilstick, college on carrat, 8 v K

54

that are otherwise irreconcilable, and to interweave different cultural temperainterwave different customs temperatures. If parameters do not exist for judging the world, then neither do privileged points of view for choosing between avant-garde and tradition.

Instead, it is possible to operate at the intersection of this age-old antinomy, gathering both polarities in the gnp of doing. Doing means moving beyond the imperious demands of cur-rent events, into an effective balancing

beyond the imperious demands of current events, into an effective balancing of expressive possibilities. Art does not rewrite its own history, or become an rewrite its own history, or become an operation of nostedgic design, planning lines of thought in advance that have already produced their formal effects; rather, it grafts unheard-of hybrids and different dislocations of language with respect to their historical situation.

Design inevitably produces styling, a process of making beautiful forms which simplistically render art more palatable. The trans-avantgarde goes beyond this protective network, in the precarious sphere of eclecticism and interbreeding which continually challenge the sense of measure and the unequivocal experimental line of the avant-garde. The work is an organic segment that melts down all the scrap of art, transforming the rough stag into a gentle constellation, tempered to the intemperances of history.

Tutti gli stili della piritaja iro Tutti gli stiti della protita i cosi macinati nella pratica eranii agisce fuori da ogni facile sienzio ne tra stile dell'opera e quello della sta. Come l'artista, nella sua vina situati. sta. Come varista, netta sua vinna quotidiana, vive una situazione erocio di molte possibilità e puerez-esistenziali, così l'opera, comenza del suo favoro, si realizza mediana

del suo lavoro, si realizza mediani intreccio di riprese e riniandi che si tumano la superba e privisa aoma di visione d'instente dell'arre e del ma-la definitiva gli arristi della vi-vanguardia utilizzano un'otto ao-mentaria e felicemente precaria, ria differente dal superamento di pau-vista privilegiati, che nermette all' vista privilegiati, che permette all qual di acquistare un ventaglio di possoespressive, una ricchezza di monto e portano verso una complexata 422 si, veramente sperimentale, 1867 e che saggia un intreccio stilictico tan-elementi astratti e figurali, ficos de

etenenti astrati e rigaran, divistione degli stili. Cultura alta e cultura bassa rema una saldatura tra bara, fassarenti, rapporto di cordialità tra arres puri co, accentuando il curaticre di sobii ne dell'opera ed il ricontos ilicono de

to, accentiando il cavattere il soloto dei dell'opera ed il ricottosi incolori di sia interna ed interna qualità.

Gli stili della pittura tonto recopera come una sorta di object trouve, apacati dai foro riferimenti semantici, di everitivo metaforico. Essi sono sua una all'interno dell'abrovazione dell'oveche diventa il erogiuolo depurante internati il ros esemplarità. Per questo è passibili tro esemplarità. Per questo è passibili ripresa di referimenti incon diubili vico e l'intercrio di diverse temperati culturali. Se non esistono parametri para no nommeno ottiche privilegiate per per per perivilegiate per per perivilegiate propriate di questa ottiche privilegiate per perivilegiate propriate di questa dinica antinomia, medici e un attraveramento incessante che m



Amelin Kiefer, Poland is not lost yet, 1981. Mixed media on canvas, 196 c 200 cm

### Drama, Myth and Tragedy in the Trans-avantgarde

Drama, myth and tragedy are cultu-Dama, mythanot ragedy are cultural categories that bear reference to an ideology of totality capable of forming a unitary image of the world. They also designate a historical condition of stability and identity of the subject which meets all the conditions necessary for their practice. In a situation of historical exhaustion like ours, these conditions seem to exceed the available cultural seem to exceed the available cultural and ideological power. The subject no longer boasts the proud certainty of his own wholeness, for he has lost the panoramic vision of the world that the logocentric tradition of Western culture assured him.

centric tradition of Western culture assured him.

A widesperad catastrophe has invested the entire system of culture, resulting in the revision or defeat of many values. The first to fall was the value of planning in culture and art, which the awardgardes had always embraced explicitly, and the recovaring and the system of the planning in culture and always embraced explicitly, and the recovaring argedy were the masks worn by the subject on the creative level indiseate the disappearance, deviation and defeat of Planning. They were the expressive forms of a head-on collision between the ego and the world.

Now all of this has come, by a roundabout route that begins in mannerism under the sway of a culture of laterality that avoids conduct and head on collision in favor of another position based us the exasperation, media reserve and obliquity of the traitor. Such a figure by definition occupies the space of laterality and spit personality, standing on the mpassable ground of precesse and separation, the same separation that exists believen language and so-called reality. This a conflictuality of a slightly difference

esca a cogliere entramhe le podos esca a cognere entramne ir pulori tro la morsa del fare Fare muoversi fuori dalla domanda men sa dell'attualità dentro lai chemia sa aen arramento delle possibilità esper L'arte non ridisegna la propos non diventa un'operazione di despes stalgico che projetta in avani goni hanno già prodotto i loro ellenti hanno gia proseccio i incatare dicercio bensi macina innesti incatare dicercio locazioni dei linguaggi rispetto attali

collocazione storica Perché il design produce mongo Perche it dissign produce mense mente lo styling, un pracesso di mo-zione di belle forme che rendono plicemente l'arte più appetible. Lave savanguardia opera fuori da queveo di protezione e dentro l'alven pocadell'eclettismo e della contamica... che sfidano continuamente il seno a misura e l'universa linea sperment delle avanguardie. L'opera è ten segue to organico che macina nella nec. temperatura tutte le scorie dell'uris pe tandole nella costellazione di tota lori doke e temprata all'intemperie del

## Dramma, mito, tragedia nella transavanguardia

Dramma, mito è tragecha somos gorie culturali che rimandana vengue una ideologia della totalità, aguat fondara un'immagine del mondo nemi a. Designano anche una combientoria. Designano anche una combientoria di stabilità e di identità del getto che ha, così, tutte le condizionali per la lore pratica in la nostra queste cargorie sembrane in la nostra queste cargorie sembrane di deologia di porta culturale che più la tupero dila forza culturale che più la tupero dila forza culturale che più la tupero di per ditto della propri ca sul mondo che la tradictione logiste della produto la vista pannegum rica della gradica della condenda condenda della cultura condenda condenda della propri ca sul mondo che la tradictione logiste della cultura occidenta già anticare. Dramma, mito e tragecha sono e



Heg Immendoeff, We should be glad, 1981. Oil on curren, 250 s. 200 cm.

ent sign prevails, transferred to an epic mode in which the tragic and the comic are interwoven.

The artists of the trans-avantgarde have shifted things, replacing the myth of a unitary vision of the world assured by an ideology designed to explain all contradiction and antinomy, with a more open position ready to drift along any number of tangents and advocating a fragmentary vision and unique, nomadic experience. The soft subject of the trans-avantgarde, which uses drama, myth and tragedy as linguistic conventions, as color, has taken the place of the strong subject of the necoavant-garde.

Goataine has become the process whereby cultural models are recovered with which the current artist obviously cannot identify. Projection has thus given way to exploitation that allows the recovery of these models along a simple deviant and deviating path. Deviation necessarily means variation, a loss of the aura and sacredness that go with the recovery of drama, myth and tragedy. The trans-avantgarde artists work on the skin of these cultural categories and on that of painting, the preferred instrument of this recover.

with the recovery of drama, myth and tragedy. The trans-avantgarde artists work on the skin of these cultural categories and on that of painting, the preferred instrument of this recovery.

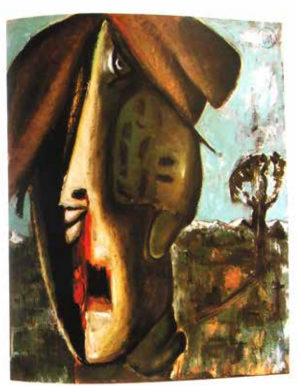
This recovery is therefore lateral in its outlook. It is enhanced by irony which, according to Goethe's definition, indicates the passion that is freed in detachment. The images in their paintings are placed at the center of many collusions which fragment their unitary meaning and subject them to numerous tensions and torsions. The images, then, are not made according to a single, preestablished scheme, but in accordance with an economy of water, accumulation and eelecticism, factors capable of forming a style that works on fragmentation. In this way, the climate

Una catastrofe generalizzata ha traversato intto distrema delle variature, producendo revisioni e vadan multi valori. Principalmente la reda ha toccato di valore progettude ni cultura e dell'arte, a culturavano rea aderito in maniera esplisita la vasa guardie storiche ed in maniera implici e neo-avanguardie. Il dramma demi la tragedia erano le maschere indimi dal soggetto a livello creativa pri intere la smarrimento, la deviazione e perdita del Progetto. In ogni cami tuivano le forme espressive di uno tro frontale tra Fio ed il mondo.

do prontae era et o ea ti mondo.

Ora a tutto questo è subentrata logo una linea frastagliata che pare la
Manierismo, una cultura della laterache evita il conflitto e lo sontro fossaa favore di una altra possizione che susull'arrovellamento, sulla riserva mena
le sulla obliquità di una figura, que
del traditore. Questi, per detinizio
occupa lo spazio della lateralità e di
sdoppiamento, il luogo imperso cofinzione e della svissione. Quella ora
scissione e scollamentio che esiste un
linguaggio e la cossidetta realia. Presa
dunque una conflittualità spessura
segno, trasferita verso un'epica in si
tragico e comico si interecciano

Gli artisti della transavanguardi hanno operato uno spostaniento, al esto di una visione unitaria del monde asticurata da un'ideologia dispusta spiegare ogni contraddizione ed antina, subentra una posizione più aprimole derive. Subentra la possibilità di frammento, di un'esperienza pusta uno il segno del particolare e del muntale monde derive. Subentra la possibilità de il segno del particolare e del muntale monde appropriata di segno del particolare e del muntale subentra il soggetto dolve della ma, il mito e la tragedia come conventioni linguistiche, come colore.



Marken Lüpertz, Aller in Wonderland, "You don't know much" said the Duchen, 1981 06 on GREEN, 190 x 81 cm.

## Capitolo IV

H. Foster, Recordings - Art, Spectacle, Cultural Politics, Washington, Bay Press, 1985

# The Expressive Fallacy

We know that our entire social language is an intricate system of rhetorical devices designed to escape from the direct expression of desires that are, in the fullest sense of the term, unnameable — not because they are ethically shameful (for this would make the problem a simple one), but because unmediated expression is a philosophical impossibility. And we know that the individual who chose to ignore this fundamental convention would be slated either for crucifixion, if he were aware, or, if he were naïve, destined to the total ridicule accorded such heroes as Candide and all other fools in fiction or in life.

- Paul de Man, "Criticism and Crisis"

Despite appearances, the art world is not a haven for Christs and Candides: few artists trade in "unmediated expression," though this is the issue over which many are said to contend. At one extreme are artists who suspect the very idea of expression; at the other are artists, mostly painters, whose passion seems earnest indeed. And somewhere in between come the neoexpressionists who, consciously or not, play at expression. Neoexpressionism: the very term signals that expressionism is a "gestuary" of largely self-aware acts.

As specific styles, German and abstract expressionism can now be used by artists chiefly in two ways – conceptually as second-degree image-repertoires, or ahistorically in a way that betrays false con-

#### SIGNS AND SYMPTOMS

sciousness. In "Between Modernism and the Media" I sketched German expressionism as a historical formation; here I want to discuss expressionism as a specific language. This is not easy to do, for expressionism denies its own status as a language — a denial that is necessary given its claim to immediacy and stress on the self as originary. For with a denial of its rhetorical nature goes a denial of the mediations that threaten the primacy of individual expression (e.g., class, language), mediations which are usually dismissed as mere conventions, as cultural not natural. Such a "transcendent attack on culture," Adorno wrote, "regularly speaks the language of false escape, that of 'nature boy.'" And so with expressionism: it speaks a language, but a language so obvious we may forget its conventionality and must inquire again how it encodes the natural and simulates the immediate.

What is this language, what is its protocol? First and foremost, expressionism is a paradox: a type of representation that asserts presence—of the artist, of the real. This presence is by proxy only (the expressive marks of the artist, the indexical traces of the hand), and yet it is easy to fall into the fallacy: for example, we commonly say that an expressionist like Kandinsky "broke through" representation, when in fact he replaced (or superposed) one form with another—a representation oriented not to reality (the coded, realist outer world) but to expression (the coded, symbolist inner world). After all, formlessness does not dissolve convention or suspend mediation; as the expressionist trope for feeling, it is a rhetorical form too.

Here it is useful to compare expressionist representation with classical representation (of which Poussin may serve as an example). According to Louis Marin, the material elements in classical painting (especially, the traces of the artist) tend to be "concealed by what the painting represents, by its 'objective reality.' In expressionist painting another type of transparency is operative: the material elements tend to be subsumed by what the painting expresses, by its subjective reality. Both types of representation are codes: the classical painter suppresses nonnaturalistic marks and colors so as to simulate (a staged) reality; the expressionist "frees"

## THE EXPRESSIVE FALLACY

such marks and colors of naturalism so as to simulate direct expression. And as codes both types are based on substitution (and thus on absence): the classical painter "substitutes for things his representations of them" (Marin) in such a way that reality seems to speak; the expressionist substitutes for these representations the freed marks and colors that signal self-expression. Inasmuch as a stretched canvas "already exists as a picture," the expressionist is faced with a given (representational) paradigm which he must cancel or supersede with a paradigm of his own. Expressionist "immediacy," then, is an effect—of a twofold mediation.

Of course, this effect was conceived by the original expressionists quite differently; after all, they sought to tear asunder the linguistic veils that hung over reality and obscured the self, not to distance the one and defer the other all the more. For them expressionism was an art of "inner necessity" (Kandinsky) and "abstraction" (Worringer) that operated by a formula such as this: via abstraction the viewer is compelled by the inner necessity of the artist. Yet this notion of self-expression, which governs the common idea of modern art in general, derives, as Paul de Man noted, "from a binary polarity of classical banality in the history of metaphysics: the opposition of subject to object based on the spatial model of an 'inside' to an 'outside' world"6-with the inside privileged as prior. Expressionism not only conforms to this metaphysics of presence, it celebrates it (and this, in the case of German expressionism, at the moment when Picasso and Braque had begun to analyze the logic of representation and Duchamp to consider the conventionality of the expressive self). Indeed, the old metaphysical opposition of inside versus outside, soul versus body, is the very basis of expressionism – and of all its oppositions: nature versus culture (most emblematic in the animal paintings of Franz Marc); individual versus society (most apparent in the escapism of Emil Nolde); artist versus convention - all of which return, in an existentialist register, in abstract expressionism.

Nietzsche, who is often (mis)cast as the philosophic precursor of expressionism, effectively deconstructed it before the fact. To Nietzsche this "inner necessity" is based on a *linguistic* reversal:

#### SIGNS AND SYMPTOMS

"The whole notion of an 'inner experience' enters our consciousness only after it has found a language that the individual understands—i.e., a translation of a situation into a familiar situation..." This "translation" precedes, indeed constitutes any formed expression so that between it and the self a rhetorical figure intervenes (in linguistic terms, the subject of the énoncé and the subject of enunciation are discontinuous). The adequation of self and expression is thus blocked—by the very sign of expression. Such is the pathos of the expressionist self: alienated, it would be made whole through expression, only to find there another sign of its alienation. For in this sign the subject confronts not its desire but its deferral, not its presence but the recognition that it can never be primary, transcendent, whole.

Contrary to expressionist belief, the unconscious is not at our transparent disposal; indeed, on the Lacanian reading not only is the unconscious structured as a language, it is also the discourse of the other.8 The expressionist self, then, is decentered by its language and by its desire (which, as a lack, it can never fulfill): its utterance is less an expression of its being than an address, a plea, to an other. Expressionism bears this same contradictory, even self-deconstructive relation to the metaphysical order on which it rests: for even as expressionism insists on the primary, originary, interior self, it reveals that this self is never anterior to its traces, its gestures, its "body." Whether unconscious drives or social signs, these mediated expressions "precede" the artist: they speak him rather more than he expresses them. (Seen in this way, "the artist" is less the originator of his expression than its effect or its function - a condition that expressionism at once reveals and disavows.)9

The expressionist monologue, then, is a form of address, one that suppresses its rhetorical nature, it is true, but a form, a formula nonetheless. And to deconstruct expressionism is to show precisely how it is constructed rhetorically — that the expressionist self and sign belong to a preexistent image-repertoire. Thus in *Target with Plaster Casts* (1955) and other works, Jasper Johns revealed the vaunted gestures of abstract expressionism to be ambiguous

#### THE EXPRESSIVE FALLACY

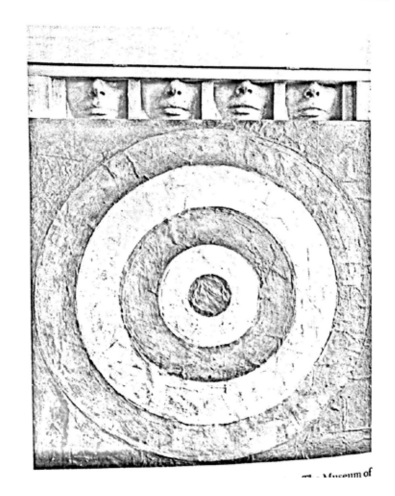
traces – not marks of presence so much as "casts" of absence. Similarly in his depictions of brushstrokes, Roy Lichtenstein exposed the expressionist equation of formlessness and feeling and reflected upon the gesture as a sign – a sign that does not present the real or register the self so much as it refers to other signs, other gestures. More recently, Gerhard Richter has analyzed in a series of generic "Abstract Paintings" the manifold mediations of expressionism: through mechanical enlargement of pictorial gestures (which are then often repainted), he effectively deconstructs the immediacy of expressionism and suggests that, far from the unique and original, its program leads logically to the production of empty signifiers and serial paintings. 10

The expressionist quest for immediacy is taken up in the belief that there exists a content beyond convention, a reality beyond representation. Because this quest is spiritual not social, it tends to project metaphysical oppositions (rather than articulate political positions); it tends, that is, to stay within the antagonistic realm of the Imaginary. This suggests in turn that the I of expressionism is not the primary, transcendental individual but the alienated, withdrawn subject. This same antagonism or ambivalence governs the expressionist attitude to the natural and the primitive, which are both embraced and feared as the site of the human and the nonhuman, the free self and the other. (Think of Picasso, the bourgeois artist who romanticizes the primitive in himself.) At bottom, this ambivalence arises from a social contradiction - of the natural and the primitive privileged culturally precisely when endangered historically. (At the climax of the great industrial-imperial period, ca. 1914, how could the natural and the primitive not be ambivalently thought - and how much more so today when they are all the more endangered?)11 This is not to say that the value placed on the natural and the primitive by expressionists is misconceived: it is a "natural" response to social alienation. But to oppose nature and culture so abstractly is to mythify both as absolute forces - almost as fates before which one is supine. As social and historical connections are severed, political redress seems futile, and one is left with a subjectivist response which quickly becomes its own form of

## SIGNS AND SYMPTOMS

domination: "the more the I of expressionism is thrown back on itself, the more like the excluded world of things it becomes." 12

Finally, the contradictions of expressionism are those of a language that would be immediate, a cultural form that would be natural. Perhaps in the end the denial of its historical and rhetorical nature is simply the repressed recognition of how thoroughly language invades the natural, mediates the real, decenters the self.



Essentially, my own desires have very little to do with what comes out of myself, because what I put out (at least in part) has already been out...My way to make it mine is to make it again and making it again is enough for me and certainly, personally speaking, almost me.

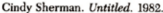
— Richard Prince

In a way, my analysis is redundant: the work of several young artists reflects critically upon the language of expressionism. This critique, by no means the sole motive of such art, arises logically from its different premises: for this art, often of purloined and montaged images, is opposed to the expressionist model of the expressive self and the empathic viewer (it is less opposed, however, to the ironic *use* of this model by certain neoexpressionists). Moreover, the critique is limited neither to expressionism the historical style nor neoexpressionism the art-world phenomenon: for these artists expressionism is much more — it is the official rhetoric of both our old metaphysical tradition and our new consumerist society.

"Eating Friends" (1981) is an ensemble of short texts and crude images of body parts, printed and painted on large copper plates by Jenny Holzer and Peter Nadin. In the context of the time, this strategy of Johnsian literalism debunks expressionist "inner necessity," for here the only inside are internal organs, the only expression and empathy biochemical reactions (one text reads: "It's awful to see them deformed because they are rigid with fear."). Such literalism mocks the psychosexual rhetoric of expressionism; but more, it indirectly debunks a metaphysical order based on opposed terms, whereby one term – the "eternal life" of the spirit – suppresses the other – the "dead letter" of the body. This order promotes expression as the truth of art, the guarantee of its authenticity, and privileges expressionism precisely as an art of "inner life." In "Eating Friends," this order is reversed: inner life is reduced to body parts, and "ex-pression" is strictly seen to be a fallacy.

That the self is a construct is the subject of many young artists. Cindy Sherman prominent among them. Her photographs are portraits of the self as it emerges in the field of the other – in types presented by the media as women. In her work we see that to







Cindy Sherman. Untitled. 1984.

express a self is largely to replicate a model; indeed, that in our differential code of selves "no longer is there any imperative to submit to the model or to observation: 'You are the model.'"

Oppositions of original and copy, inside and outside, self and society all but collapse: in these "self" portraits identification is one with alienation; "the liquidated individual makes the complete superficiality of conventions passionately his own."

This is true too in her "Pink Robe" series, in which Sherman seems to expose her own self but in fact exposes the *type* of the exposed self in casual, confessional poses: even in private women are fixed by an internal gaze, a confessional speech. (Here the disciplinary nature of our society of confession and conscience—from talk shows to the "talking cure"—is also confirmed.) Though the subjection of woman is often charged to her projection as nature, Sherman has made clear, in a recent series of "fashion" photos, that it is also due



Richard Prince. Untitled, 1982.

to the manipulation of woman as sign, as fetish, as masquerade. Even in the "Pink Robe" photographs it is less natural woman that is deconstructed than expressive artifice – expression as artifice.

For Richard Prince this control-by-simulation is a given. Thus he has rephotographed travel-and-leisure ads and nightclub and movie displays in a way that distorts them extravagantly. He does this not to expose the manipulations therein (that is didactic and, besides, they are blatant enough) but to catch seduction in the act, to savor his own fascination with such images — even as they manipulate him via insinuated desire. His enterprise, then, is less a critique of the "false" image than an exploration of simulation — of a serial world in which the old order of representation (of "good" and "bad" copies) is dissolved. In this spectacular society the self is reflected everywhere and nowhere — but is nonetheless strictly positioned by sexuality, class and race. And Prince shows us that there is no spectacle "out there" that is *not* a subject-effect "in



James Casebere. Arches, 1985.

here"; that the projection of the one and the construction of the other are the same operation.

James Casebere reflects on this simulated world in a different way. His photographs of tableaux of his own making have no proper referents: neither objective copies nor subjective correlatives, they are akin to phantasms in which representations (of repressed events?) have usurped the real. They thus belie the epistemological definition of the photograph as a fragment of "spatial immediacy and temporal anteriority," and confound both its "effect of the real" (garnered through its representation of insignificant detail that we commonly accept as literal) and its conventional status as document, pure denotation, "message without a code." (It is, of course, this putative absence of a code in photography that allows for its great power as a medium that renders things "obvious" and events "natural.") With oppositions between original and copy, nature and code blurred, the Platonic order of representation becomes unsta-

#### THE EXPRESSIVE FALLACY

ble in these photographs, and in this unfounding of the image is a subtle subverting of the subject. For not only is access to the real blocked, but the mastery usually afforded the subject by (photographic) representation — a certain subject position, an empowered point of view—is withdrawn. The viewer seems almost engulfed by these simulacra, which in turn appear distorted by his internalized perspective. <sup>16</sup> In this phantasmal, even uncanny disturbance of the field of vision, <sup>17</sup> the transparency of the real and of the self, as assumed by the expressive model of art, is rendered problematic.

If Holzer and Nadin suggest à la Foucault that the "soul" is the prisoner of the body (not vice versa), 18 and Sherman and Prince show that this subjectivity is constructed socially and consumed spectacularly, then Casebere displays the fundamental (philosophical) uncertainty of the relationship of this subject to representation and to the real. In this context the idea that the self is a fiction is liberative, even subversive; and yet there are signs that this too has become a conventional position, one that may encourage a passivity in the face of subjection - or conversely, a delusion that it can be "critiqued away" culturally. In this regard the work of an artist like Matt Mullican is salutary, for rather than passively consume fictions of the self or naïvely project self-expression, Mullican has fabricated, out of quasi-public signs and logos, a code of his own. Though this code borders on the hermetic (to the point of a parody of the modernist project of the Great Book, the encyclopediac text that is both private language and collective revelation), Mullican does not submit to given constructs of identity. A bricoleur in an age of corporate emblems and global esperantos, he is able to piece together a "supreme fiction" without recourse to ideological notions of interiority or transcendence. As Adorno wrote: "In the universally mediated world everything experienced in primary terms is culturally preformed. Whoever wants the other has to start with the immanence of culture, in order to break out through it."19

For these artists, "expressionism" is more than an artistic style: it is an ideological site where discourses of many sorts meet and

## SIGNS AND SYMPTOMS

may be caught out. Here, then, we must open up the term to inmay be caught to insociety in general. Express yourself, we are exhorted – but only via the type, only via the commodity. This expressionism thus has a social as well as an economic agenda, for expression is largely judged by authenticity, which in turn is largely judged by typicality-i.e., fidelity to sexual models, economic function, class position, ideological limits. (For example, in the traditional novel the villain is usually a transgressor of class lines - an imposter who climbs too high, a rake who falls too low.)20 Now it is precisely this social use of typicality that Eric Bogosian exposes in performances like "Fun House." As he impersonates a lowly cast of urban characters (the M.C., the hood, the punker), Bogosian either inhabits the social type under such pressure that it explodes or reiterates the type-but in such a way that it is made defiant, and the label of marginality is turned into a sign of identity. Thus submission and transgression are rendered equivalent, and "that is the most serious crime, since it cancels out the difference upon which the Law is based."21

As to the "jargon of authenticity" in art, Sherrie Levine has reflected most critically on this rhetoric through different re-presentations of modern art works. A few years ago she turned her deconstructive gaze away from images of the other (women, the poor, nature) to images of the avant garde; but her primary interest remains the discursive (ab)use of these images in cultural politics. Significantly, Levine initiated her series on the avant garde with expressionist images (e.g., "Horse" paintings by Franz Marc, selfportraits by Egon Schiele), which she simply bought as posters or rephotographed from books. Thus reframed, the image may tell us two things: that far from univocal, it is riven with (conflicted) motives, and that our explanations, far from neutral, use these motives ideologically. Refocused then, the expressionist image may confess a cultural agenda - in the Marc paintings, the ideological use of nature as other; in the Schiele portraits, the mystifications of the psychobiographical - based on an economy of exclusion. Expressionism is thus seen to be a specific language, authen-

## THE EXPRESSIVE FALLACY

tic in its era (when subjective revolt was not yet absorbed) but ideological in our own. This is an important insight, for only insofar as it can deny its status as a historical language can expressionism claim a timeless transparency to reality and truth. Under the gaze of artists like Levine, this transparency opacifies and cracks.

Gretchen Bender returns us to expressionism as an ideology which renders desire particularly instrumental. In her series "The Pleasure is Back," she reproduces emblematic images (from both contemporary ads and art) on tin squares used for signs. A typical work may juxtapose a detail from a painting by A. R. Penck or Julian Schnabel or Sandro Chia, with an image of a Lichtenstein brushstroke and a photo (from a Dial soap ad) of an ecstatic woman in a shower. One image comments on another: the false freedom in the neoexpressionist detail is exposed by the Lichtenstein, in which spontaneous gesture has become reified sign, and both signs are revealed, in the false pleasure of the woman, to be complicit with the commodity. In her recent work Bender has extended this critique of authenticity. Because Levine seeks to deconstruct the discourse of originality (the privileged status of the unique art work, the artist genius), her inquiry must stay within the conceptual frame of this discourse; indeed, inasmuch as it is the copy that posits the original in the first place, her appropriations may confirm the position of her originals. Bender meanwhile has begun to use the computer to map images of all sorts onto one and the same field (photographic or video). Her images have none of the substantiality residual in the Levine re-presentations: they are simulacra, copies without originals, that collide and proliferate outside the orders of art and of representation as we commonly conceive them (though not outside structures of power).22 In this realm no notion of expressivity or authenticity can control the play of signifiers.

Psychoanalysis, the Sartrean critique of bad faith, and the Marxist critique of ideologies have made "confession" a futility: sincerity is merely a second-degree Image-repertoire.

— Roland Barthes, "Deliberations"

Why, then, if the expressionist fiction seems so suspect, is it renewed today? The art market is only one factor: it depends on the doxa of the time, which still holds to art as an individual retreat, a last refuge of humanism. In this view, however decentered in relation to society (Marx), the unconscious (Freud), language (Saussure), science and technology, the self remains sovereign in art. Strangely, this popular position is now reinvented by critics, curators and dealers alike — which is provocative momentarily as a reaction but is precisely reactionary.

Meanwhile, the desperate attempt in neoexpressionism to reinvest art and artist with aura and authenticity, transparent in its economic motives and political agenda, attests only to the historical decay of these qualities. For however authentic expressionism once was as a protest against rigid conventions, it is hardly so today in our society of repressive desublimation. The crisis of the individual versus society (bourgeois leitmotif that it is) is a cliché, as is the crisis of high versus low culture. Indeed, both these "crises" may act to obscure real ones (e.g., that the individual is now largely an instrumental category: the entrepreneur of early capitalism returned, in late capitalism, as a consumer of "individuality" — or recycled by the right as a purely ideological figure).

So the return of expressionism is less than a turn in the zeitgeist and more than a local reaction. It is a later response to the same historical process that once educed German expressionism—the progressive alienation or disintegration of the individual (to which the expressionist bears witness precisely in his proclamation of self-hood). The German expressionist could hope to reclaim a lost reality through a new investment in subjectivity. But as the passage from modern angst to contemporary "schizophrenic" culture suggests, subjectivity is no more exempt from reification and fragmentation than objective reality. Neoexpressionism, then, occurs as

## SIGNS AND SYMPTOMS

one more belated attempt to deny this condition, to recenter the self in art.

self in art.

But this is too easy a conclusion. A common plaint is that much neoexpressionism is inauthentic, ironic, as mediated as any "media art." Institutional supporters may enwrap these artists in a rhetoric of authenticity and originality—but this too is ironic. For clearly these artists trade, if not in fraudulence and pastiche quite, then in simulations of authenticity and originality. (They often seem to confect masterpieces; in the paintings of Schnabel or Kiefer or Chia, say, pastiche may mime the grand synthesis of the masterwork and a disavowal of present conditions may simulate the timeless virtues of Great Art—a simulation that usually comes with masterpiece trappings: huge canvas, heavy frame, grand style, very heavy thematics.) Indeed, in this fraudulence, neoexpressionism is in some sense "authentic" as a symptom of our historical moment.

Far from a return to history (as is so ideologically posed), recent culture attests to an extraordinary loss of history—or rather a displacement of it by the pseudohistorical. Thus, today, artists and architects only seem to prise open history (a necessary disruption that frees it from mere continuity) to redeem specific moments; in fact, they only give us hallucinations of the historical, masks of these moments. In short, they return to us our historically most cherished forms—as kitsch. And strangely not only do we acquiesce in this liquidation of a tradition, we relish it. The irony is that this only seems to be old bourgeois self-hatred; in fact, it is a flaunted privilege—a kind of hubris. For now it seems we no longer need meaning, no longer need ideological control of "history" or "culture." (Or is it rather that our new ideological control is that we seem able to dispense with these things?)

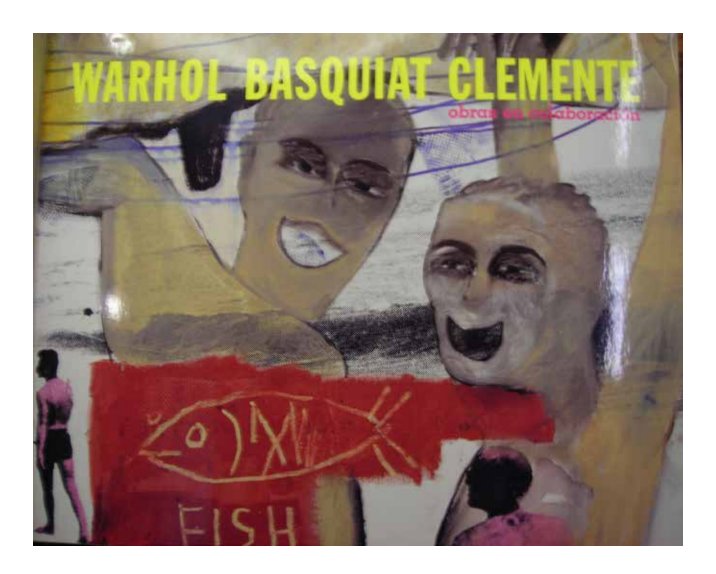
Neoexpressionism appears as a problematic response to this loss—of the historical, the real, and of the subject. By and large, the neoexpressionists would reclaim these entities as substances; the work, however, reveals them to be signs—and expressionism to be a language. This finally is the pathos of such art: it denies what its practitioners would assert. For the very gestures that insist on the

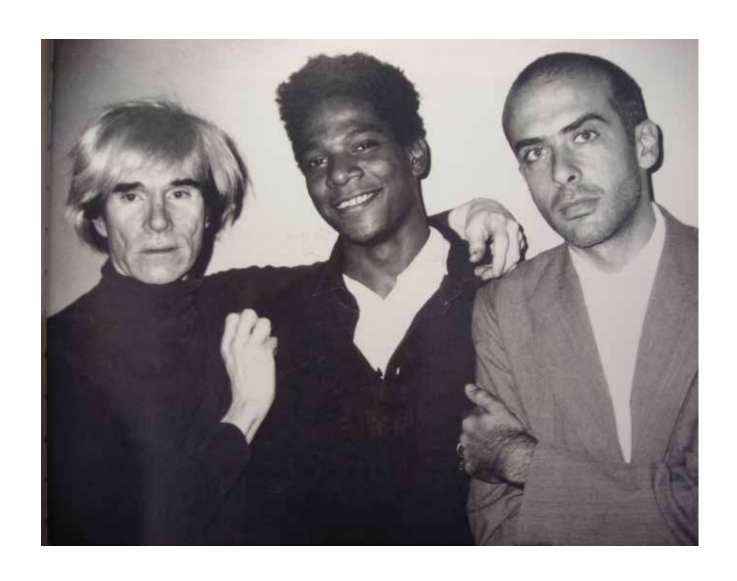
## THE EXPRESSIVE FALLACY

presence of the historical, the real, and of the subject testify to nothing so much as desperation at their loss. There is an idealism here, to be sure, but it is an idealism "shown to be an idolatry, a fascination with a false image that mimics the presumed attributes of authenticity when it is in fact just the hollow mask with which a frustrated, defeated consciousness tries to cover up its own negativity."<sup>23</sup>

# Capitolo V

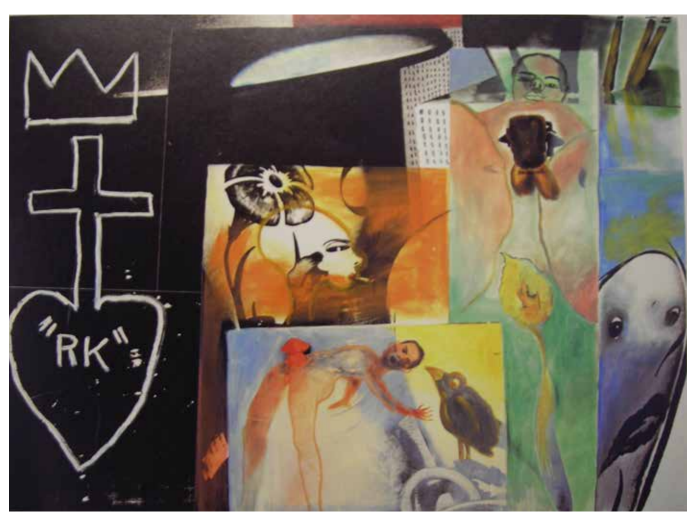
E. Juncosa (a cura di), Warhol, Basquiat, Clemente: Obras en colaboración, (catalogo della mostra, Madrid, Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía, 5 Febbraio 2002 – 24 Aprile 2002), Madrid, Aldeasa, 2002



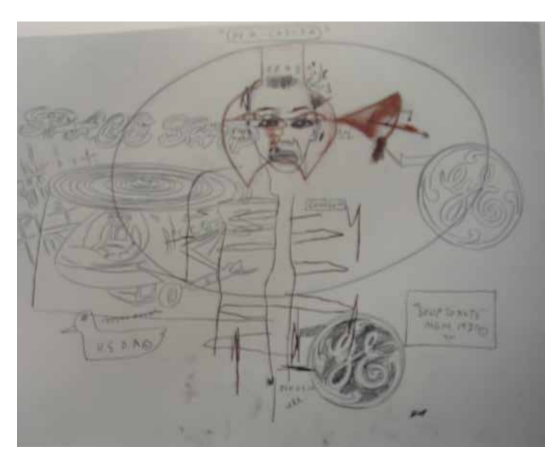




Warhol, Basquiat, Clemente Premonition, 1984 Tecnica mista su tela, 140 x 235 cm Collezione privata



Warhol, Basquiat, Clemente *Floral*, 1984
Tecnica mista su tela, 122 x 167,5 cm Collezione privata



Warhol, Basquiat, Clemente *Saxophone*, 1984
Tecnica mista su tela, 118 x 152 cm Galeria Bruno Bischolberg, Zurich



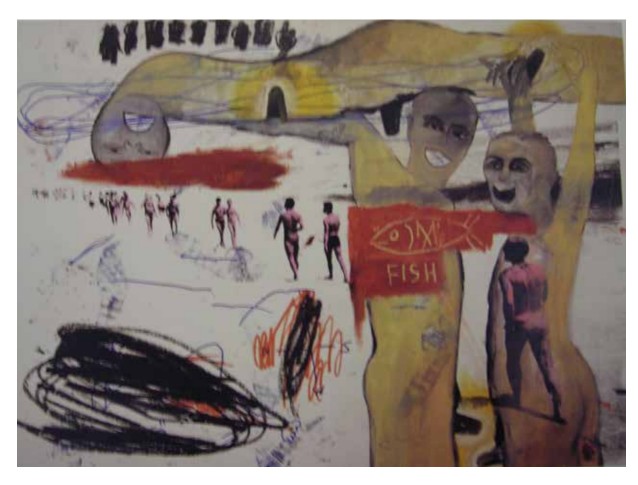
Warhol, Basquiat, Clemente *In bianco*, 1984
Tecnica mista su tela, 122 x 167,5 cm
Collezione privata



Warhol, Basquiat, Clemente Casa del popolo, 1984 Tecnica mista su tela, 128 x 215 cm Collezione privata



Basquiat, Clemente
Number five, 1984
Tecnica mista su tela, 100 x 204 cm
Collezione Alba-Clemente



Warhol, Basquiat, Clemente Cilindrone, 1985 Tecnica mista su tela, 122 x 168 cm Galeria Bruno Bischolberg, Zurich



Warhol, Basquiat, Clemente *Pimple head*, 1984
Tecnica mista su tela, 128 x 180,5 cm Collezione privata

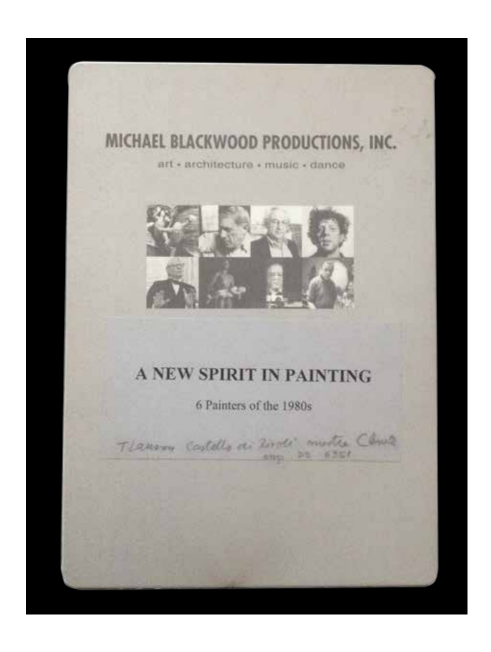


Warhol, Basquiat, Clemente *Pure*, 1984
Tecnica mista su tela, 183 x 204,5 cm
Collezione privata



Warhol, Basquiat, Clemente Horizontal Painting, 1984 Tecnica mista su tela, 107 x 256 cm Collezione privata

M. Blackwood, A new spirit in painting, Michael Blackwood Productions, inc.











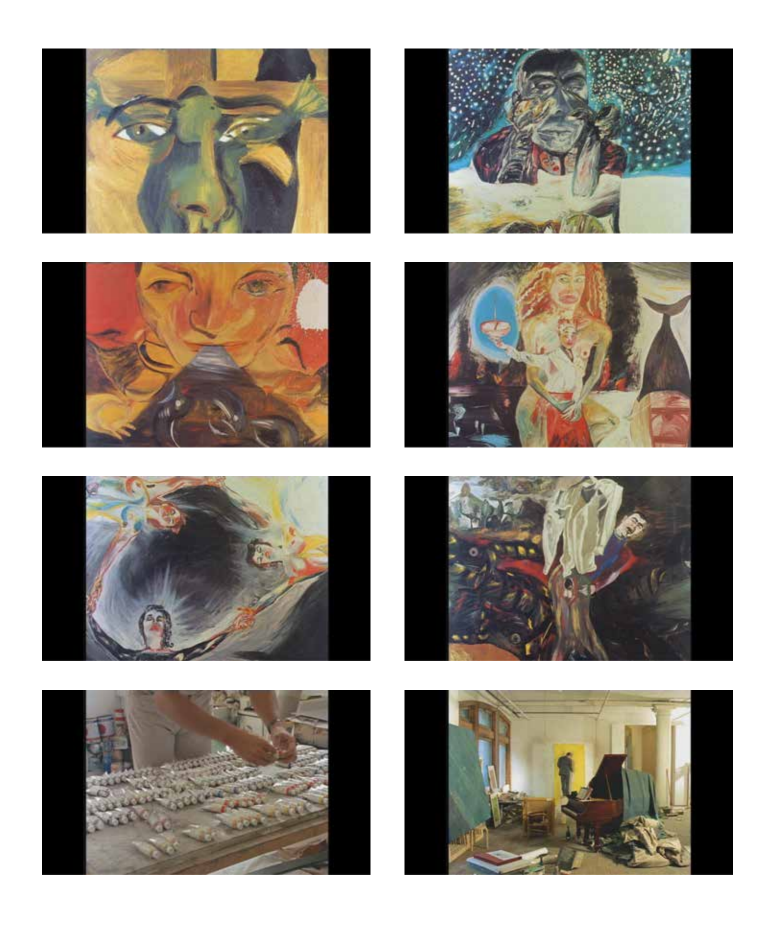


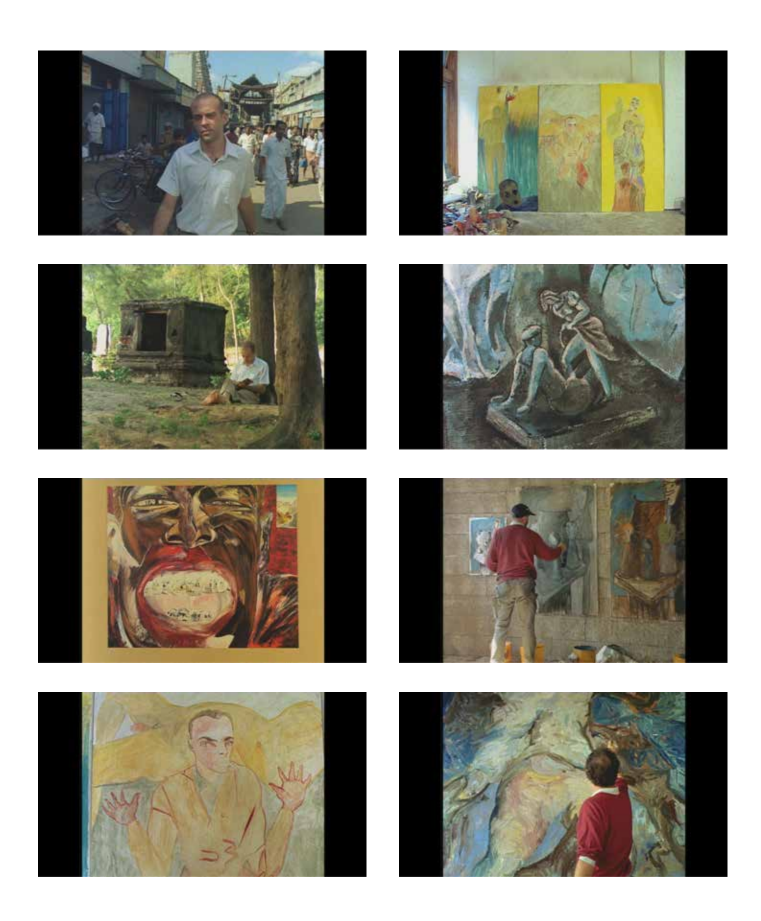


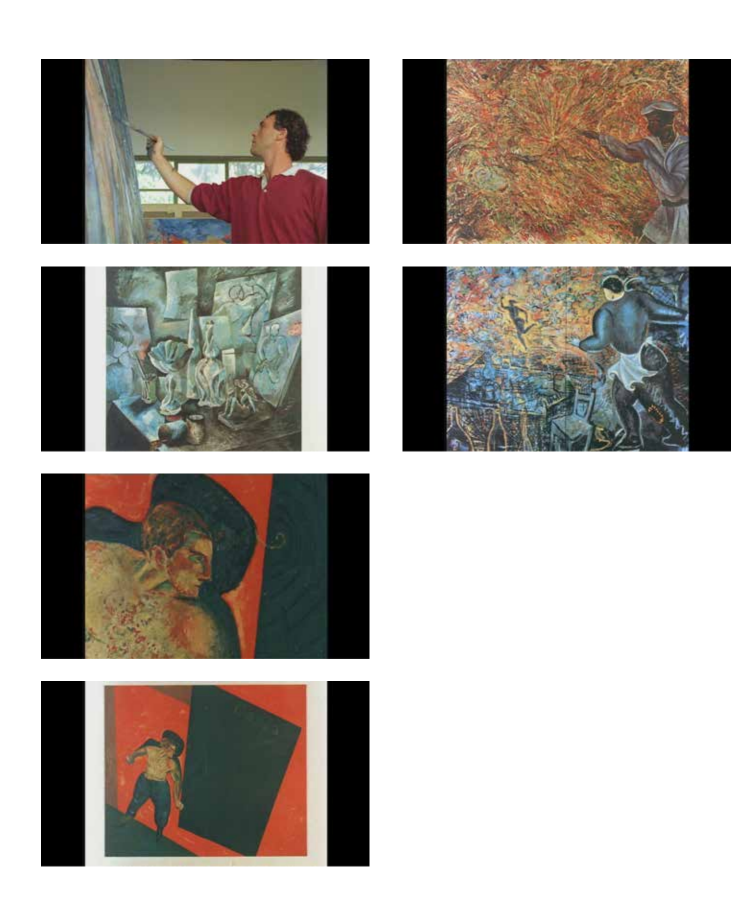


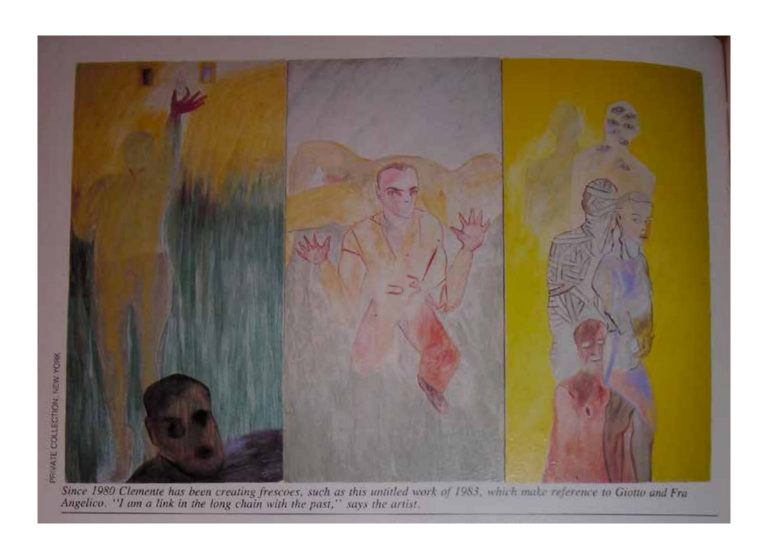


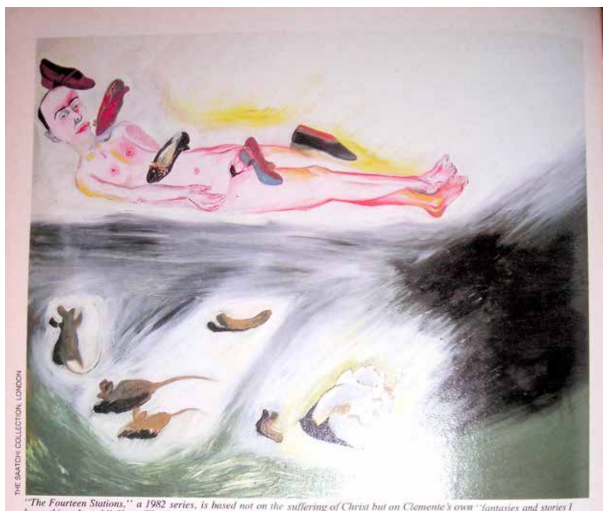




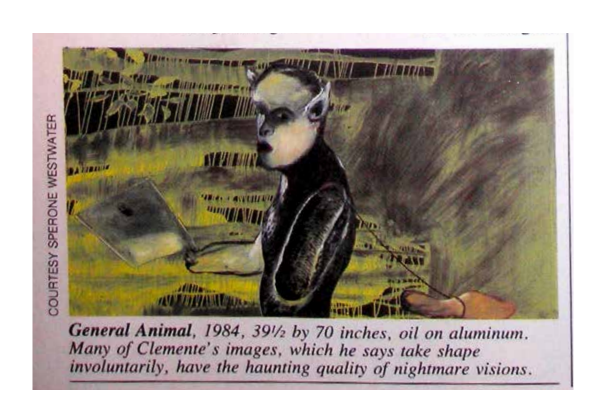


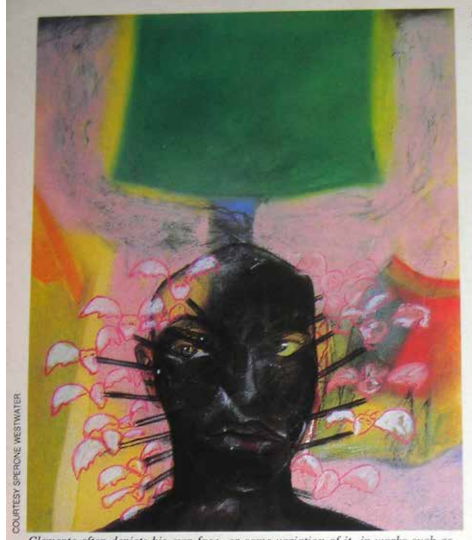




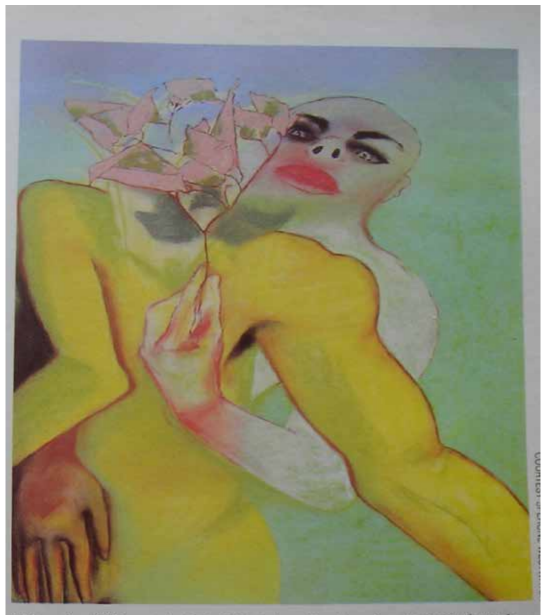


"The Fourteen Stations," a 1982 series, is based not on the suffering of Christ but on Clemente's own fantasies and stories I hear, things I read," Here, The Fourteen Stations VIII, oil and encaustic on canvas, 78 by 93 inches.





Clemente often depicts his own face, or some variation of it, in works such as Furniture, 1983, pastel, 26 by 19½ inches. "The nakedness of the human face has a great attraction for me," he says.



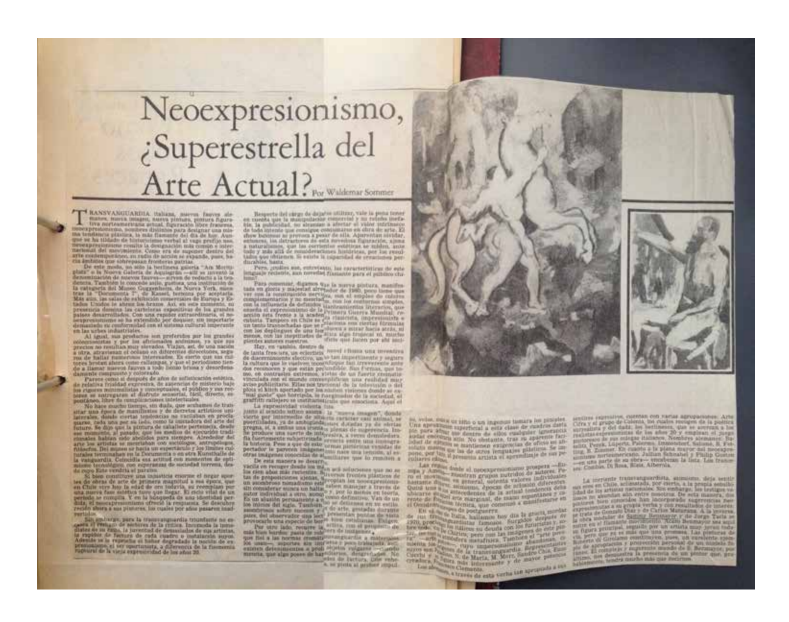
Abbraccio, 1983, pastel, 26 by 1914 inches. Eroticism is a dominant theme in Clemente's work. "Painting," he says, "is like making love."

## Capitolo VI

Articoli su la pittura negli anni ottanta in Cile

E. Saúl, Pintar los tiempos que corren, Intervista a Benmayor, "Cauce", 17 settembre 1984, p.49















Same Profession for contract of the contract o

mucho más. Y es más completo, más real. Es verdadeno", afirma Benmayor. Y
Gaspar Galaz apunta: "Una
de las cesas fundamentales
para un artina es trabajar.
Tal ves ses artina visual
requiera una dediración casi
obseniva por lo que se hare.
Pero es sensacional que art
sea porque es un esemplo
para las que vienen detría,
que no pueden pensar que lo
motivacional les va a caer del

cielo gratutamiente."

Con el trabajo, con la piarura romo panón strenunnunciable, todos los pentores 
intentan descubeir quiénes 
son y que hacen acá Aunque 
cuemo señala Gasica, "cosolio lo vamos a taber realmente quando tengamos setenta años y toda nuestra 
pintura detris nos lo explique". Y Bostos dice: "Por 
mientras, lo pasamos super 
bien pintando, nos entreenemos, gozamos profundamente".

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

#### COMO LOS NIÑOS CHICOS

"Yo pinto potque es la finica cosa donde sirvo y es lo finica cosa donde sirvo y es lo finica que me interesa. Es en el arte donde me siento bien, tengo necesidad de hacerlo y no tengo otra alternativa en la vida. No me cuestodo u soy comunicador o no, ne sé si la gente entiende. Pero no tengo otra alternativa soy pintor y pinto" explica Benntayor Pero no es una postura fatalista, donde el pintar simplemente ayuda a sobrevivir. La alegría inmen-

as y la ficera de la puntura en el mome son razones poderosas para pintar no hal

ing appropriate by

na y la fiesta de la pintura son razones poderosas para convertur al pintor en pintore. "Tenemos un instinto como los orfios chicos. Elles pintura y no saben por qué. Goran con la pintura y nosocros también." agrega. Borono indica que el sentido de pintar se completa al mostrar el resultado del trabajo. "La pintura es una escritura, lleva algo y hay que mostrarlo, hay que decimelo a los demás. Por eso exponemos y mientras más,

mejor. No saben explicar que piotan, cómo, por que ni ninguna de las preguntas classas. Primero el trabajo y después la reflexión, es en muchos casos la consigna: "Uno se da cuenta de lo que tiene adeotro de la cabeza después que ha pintado. Sólo ahí uno encuentra cosas que

en el momento mismo de pintar no había planificado la una estrategia que funciona automázicamente. Y cuando viene la teflexión, tlato, empietas a encontrar categorías de denuncia o de contemplación", dice Botino. Y Benmayor entrega su versión: "Uno se mueve por disintita áreas de la pintura. Yo a veces hago algo donde me preocupo solamente del grafismo, de la purcas de las lineas y los colores. Y a veces también trato de expresar cotas y darle connocaciones, puedo ponerme ideológico y entregar interpretaciones. Pero uno circula por esta áreas un poder explicatio científicamente". Hasta bue poco tiempo, los artistas tenían que entregar posturas definidas, planteamientos concretos. Era una exagencia. Y Benmayor no estaba de

acuendo: "Un actora o creta abieno, cuta abierto a todo. Un dia puede procuparie de lo que pasa en el país y entregar opinismes super políticas, pero al otro día se puede procupar de si manta y es ficios. Bossos agrega-"Ya secuper etro más en lo

puede pooccupar de su manos y es ficino. Bonnos agrega: Yn suempet creo mán en lo que casi no maneço. Aureços Bennayes y Borros señalem que in pinituda es primero grabajo que reflevade, emiendida como restos adinausias o raplicaciones tomplementarias, es su pensameros el que se hace pinitura. Bonto pinitua lo que es la minima vida, la tianatidad de la sida y pot eso las inafecas, el acrosol, una oppase en sus teñas. Y no se puede obetar la miseda surralira de la pinitura de Sany, como en ese patiaje desde el aire docide hay una vaca volando en avión. Habla de una realidad más complesa que tos brochazos. Ya tienen los dos una calidad de pinitura afirmada y confirmada "incentras Cellas".

tecneo los dos una calidad de pinnura afirmada y confirmada ", interpetra tralaz.

Rotuno y Benntayor diacuten que los califiquen de "agresios" y ellos no se sienten agresionen, ni tampoco ven all su pintura. Habian si de impulso, de cuestiones pasocnales. Declaran si que la manera de altar la brocha pasa a ser algo finco, mis rockern, que tiene que ver con su generación, la de Los beatles, de Los Jaivas. Ellos pintura fuerze para defender la pintura como su lenguaje, como el leoguaje de todos. No es agresivadal sino ganas de nompet con el mino de la obra de arte como cultura reservada sólo para los que se dicen cultos. "Puede que muestras pinturas sean agresivas, si así lo decen, pero todo el arte bueno pare siendo así", expresan. Y Galaz los confirma: "La pintura de esta nueva generación en un aporte fundamental en la cultura. Y de set agresiva, lo estanto como lo fue en 1910 la pintura de luan Francisco González, que fue rechazado de la exposición internacional que connocumenta de la lo dependencia. Y lo seño nada meroos que Pedro Lita de la sala".

Cañol MADAZ!

ANALISIS, del 30 de noviembre at 6 de diciembre 1987, página 53

# Expone en galería Arte Actual

# Bororo: "Hay gente que considera que mis cuadros son mamarrachos"

"Pinto porque es la única papa donde veo libertad", señala el curriculum de su última exposición, que escribió en "Nuevo Amanecer" (la micro). Y la nota, escrita de puño y letra de Carlos Maturana, más conocido como Bororo, lo refleja de cuerpo entero. Un joven de 33 años, casado, dos hijas, que no importando la ocasión viste siempre pantalones y polera salpicados con pintura.

Y sus obras son iguales, alborotadas, "chorreadas", agresivas. Le encanta repetir lo que una vez le comentó Nemesio Antúnez: "Tu trazo es grueso, tosco y por ende popular"

—¿Qué te hizo decidir por este estilo?

—Se adapta a mi manera de ser, mi pintura es tal como soy yo. No soy capaz de otra cosa. Soy de chorreaduras, manchas... impulsividad. Es cómo mi manera de escribir, y mi taller es la caverna donde creo.

-¿Crees que el común de la gente te entiende?

La gran mayoría es dificil. Pero, todos, a partir de la contemplación, pueden recoger cosas de mis cuadros. Tengo fe en eso, pero también se que hay gente que los ve y piensa que son mamarrachos.

—Y entonces, ¿como es que vendes tanto?

— Me ha ido mejor que a otros artistas Jóvenes, puedo ser más privilegiado, pero no como para que piensen que soy millonario. En general me compran las casas de remates, los bancos, financieras...

### Nacido en el Bellas Artes

Aunque podría costar creerio. Bororo tiene una escuela clásica. Estudió en el Bellas Artes e incluso durante cinco años hizo clases alli. "Me echaron por reducción de personal, pero creo que en realidad fue porque yo era muy disparado para el esquema de cilos". Según el pintor, fue en las clases con el artista Bodolfo Opa-



como líneas que bajan por el cuadro y atraen. Las segui haciendo...

Aciara Bororo que no se siente parte de un movimiento -porque no conoce dogmas- pero si de un lugar común con respecto a la pintura. "Las generaciones jóvenes son deschavetadas para pintar, pero es una cosa que se da".

-¿Y hasta cuándo vas a seguir con este tipo de pintura?

—Nunca me pongo limites. No, porque para mi es sorpresa todo lo que va a pasar y eso es vital. ¡Capaz que cuando sea viejito esté en el estilo clásico y pintando con pinceles finos!

Por ahora, Bororo se mantiene con sus trazos gruesos y colores agresivos. Según dice porque "lo puede hacer cualquiera y así todos me entienden". "Cazuela al óleo" puede visitarse de 10.30 a 15.30 y de 16.30 a 20 horas en la Plaza del Mulato Gil de Castro.

co. Eso si, lo esencial es que gallo tirado para la paz y reni la guerra, la represión, la dictar eso se manifiesta en cualqui mis cuadros. Mi pintura es juga es como denunciar jugando.

-¿Los colores oscuros son pa esa denuncia?

-Cuando empeça, lo más fác





Generación del '80 en Talca

En etapa de montaje se encuentra la exposición que reunirá a los famosos Bororo, Enrique Zamudio, Matias Pinto, Concepción Balmes y Gonzalo Cienfuegos, entre otros artistas. La muestra será abierta al público a comienzos de diciembre en el Centro de Extensión de la Universidad de Talca

Carios Maturana, (Bororo), Samy Bennayar, Matias Pinto d'Aguiar, Concepción Balmes, Enrique Zamudio, Gonzalo Camfaegos, entre otros destacados artistas, conforma la maesera que está siendo montada en el Centro de Extensión Pedro Olmos de la Universidad de Talca. Se trata de los printores tala exacoso de la llamada Generación del '80.

Este grupo de persones irrumpe en la plásticanacional acomienzos de la década pasadaren un ambierar marcado por el auge del arte conceptual, políticamente comprometido y dificil de atimale para los no iniciados. Fue en ose concestos que Bororo apareció. En un momento dado, la pizatra estaba muy cuestionada y ellos atumientos la missión de rescutarfa con valenta y honestidad\*, señala el pintor Rodolfo Opuno, a quien machos consideran el guan maestro de Bororo, Pinto d'Aquiar y Becenuyor.

### AMIG05

Bororo conoció a Benmayor en la Escuela de Beilas Artes de la Universidad de Chile a fines de les 70, aunque no fue hasta varios años después que se hecieron amigos. En 1986 se encouraron en la Plaza Mulato Gil, se pusie-

### Transvanguardia

Eltrahajo de Bororo, Benmayor, Pirmo d'Aquiar y Dominguez coincidió con un movimiento renovador de la plástica europea conocido como transvenguardia; mezdiando elementos propios, con bastante colondo, algo de sumesismo como en los caballos de Matias Pinto, hacen de gran parte de esta generación un grupo inconfundible de la plástica nacional contemporánea, inverentes, apolíticos y exitosos.

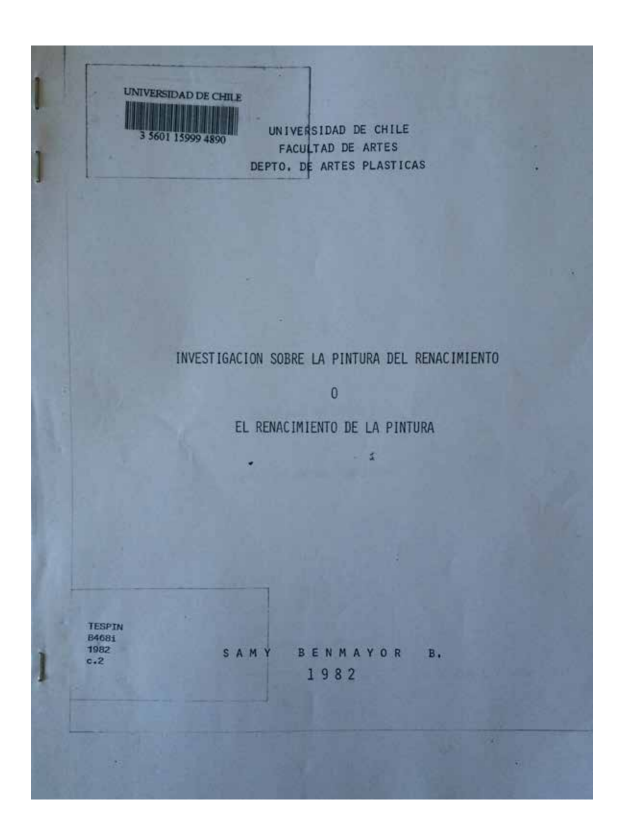
Se les considera como la "antitesis del artista: sufrido y comprometido politicamente". ron a convenar y terminaron pintando juntos en el saller que Benmayor tenía en la calle Santa. Victoria. Como Samy crimoy amigo de Matías Pinto y Bororo de Pablo Domínguez, so internambiaron las amistades. Esa es una tóncaque se repite entre los artistas que expondrán sus obras en la Universidad de Talca durante el mes que viene.

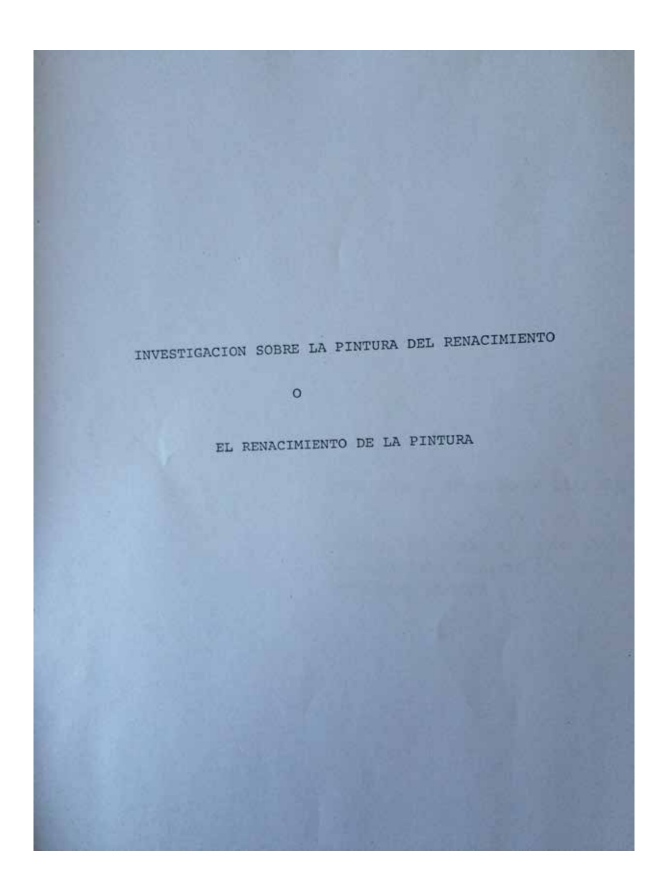
Para Guillermo Niñez, uno de los pintores más importantes de la generación del 60. Bororo y sus amiges "son como hijos revoltosos nuestros". Señala como una contradicción el hecho de que "su pintura es nuls relajada a pesar de que ellos nacieron como pintores en una época dues".

Según Núrica, esto ha llevado a que algunos catificioen su mibajo de complaciente. No obstante, agrega, el valor de su obra está en su carácter "irracional", loque produjo un quiebre con la generación anterior.



S. Benmayor, *La pintura del Renacimiento o el Renacimiento de la pintura*, 1982, Tesi di Laurea in Pittura, Universidad de Chile, Facultad de Artes





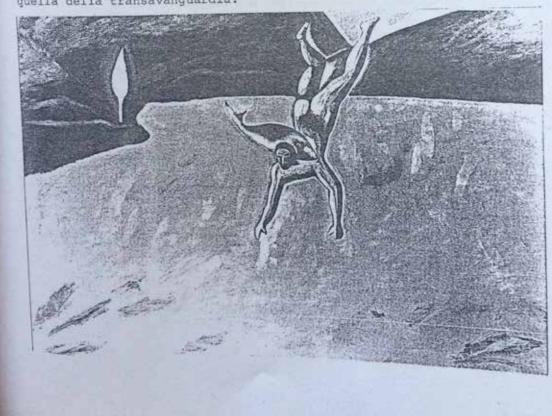
Ese ¡Oh!, en un principio, fué de la literatura un acierto, algo profundo y serio, para pasar a ser en nuestro siglo algo ridículo y teatral, pués el sentido que le doy acá, es el que viene de vuel ta; es el grito que viene del continuo aceleramiento de los latidos del corazón, es el de la dislexia enfurecida de la nariz resoplando, y el lápiz con su tinta rosada conducido por el sudor de la mano y la boca se abre y con dolor tranquilo dice : ¡Oh!

L'area culturale in cui opera l'arte della última generazione e quella della transavanguardia.

Por una casualidad del destino estoy aquí, por una casualidad de la vida conocí a los que conozco, la noche oscura está lejana la noche oscura está cercana la noche oscura está lejana

la noche me hace recordar tan tá taa rá que no soy nada sin tu amor tu amor de noche me llegó la luz del día me lo quitó Oooh la noche

L'area culturale in cui opera l'arte della filtima generazione e quella della transavanguardia.



## La Transvanguardia Internacional

El área cultural en la cual opera el arte de la última generación es el de la transvanguardia, que considera el lenguaje como un instrumento de transición del pasaje de una obra a otra, de un estilo a otro.

Si la vanguardia en todas sus variantes de la segunda post guerra se desarrollaba según la idea evolutiva del darwinismo linguístico, que encontraba sus antepasados fijos en las vanguardias históricas, la transvanguardia en cambio opera fuera de estas coordenadas obligadas, siguiendo un comportamiento nómade de reversibilidad de todos los lenguajes del pasado. La desmaterialización de la obra y la impersonalidad de su ejecución, que caracteriza el arte de los años 70, según un desarrollo rigurosamente duchampiano, encuentran sus superación en la reactualización de la manualidad, en el placer de una ejecución que introduce en el arte la tradición de la pintura.

La transvanguardia revoluciona la idea de un progreso en el arte dirigido hacía la abstracción conceptual. Introduce la posibilidad de no considerar como definitiva la trayectoria lineal del arte precedente, mediante posturas que consideran aquellos lenguajes precedentemente abandonados. Recuperación no significa identificación, sino capacidad de citar la superficie del lenguaje retomado. En el entendimiento que en una sociedad de transición, hacía una estabilización indefinible, es posible adoptar solamente una mentalidad nómade y transitoria.

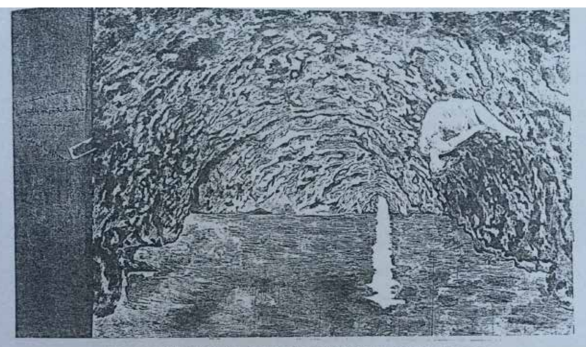
Si está en crisis el positivismo filosófico que ha empapado y determinado el desarrollo de la civilización occidental, acelerando las transformaciones sociales y productivas en términos de experimentación tecnológica, entonces está en crisis la histeria de lo nuevo, típica de la vanguardia tradicional, símbolo cultural de tal filosofía.

72 AGIUCTOTHOR

Se desmorona así el optimismo histórico de la vanguardia, la idea del progreso inserta en sus experimentos de nuevas técnicas y de nuevos materiales. Los artistas de la transvanguardia trabajan con una atención policentrica y diseminada, que ya no se da más en términos de contraposición frontal, sino de un pasar incesante de cada contradicción y de cada lugar común, además de una originalidad técnica y operativa.

En verdad, las neovanguardías creyeron en el principio de la dialéctica, en la posibilidad del arte como superación y conciliación de las contradicciones y las diferencias. La transvanguardia, es en cambio, un área indefinida que reúne a los artistas, no ya por tendencia y afinidad del lenguaje, sino, por actitud y filosofía del arte que apunta en su centralidad y en la recuperación de una razón interior que se aleja de la conciencia feliz del arte prece-Este encontraba el valor en su propio operar; en el coherente y orgulloso desarrollo de los antepasados linguísticos e ideológicos de las vanguardias históricas. La transvanguardia no se vanagloria del privilegio de una genea-logía en una única dirección, sino, está en cambio abierta en abanico sobre sus antepasados de diferente extracción y proveniencia histórica. No existe solamente la alta extracción de las vanguardias históricas, sino, también de la baja, de las culturas menores, de un gesto que proviene de la práctica artesanal y de las artes menores.

Los artistas de la transvanguardía han comprendido que la trama de la cultura crece no solamente hacia arriba, sino que se desarrolla también hacia abajo a través de la autonomía de las raíces antropológicas, que tienden todas a afirmar la biología del arte, la exigencia de una creatividad que tiende a fun damentar la propia experiencia como expresión de la seducción y de la mutación. La segunda mitad de los años 70 y los inicios de los 80 víven como un símbolo de tal mentalidad, de un arte construído con muchos medios expresivos, especialmente con los elementos de la pintura, con los instrumentos inherentes al lenguaje del trazo y del color.



Favorecida por un contexto cultural extremadamente estratificado, tendiente a devolver no solamente los abstractos éxitos de lo imaginario, sino, también las tangencias linguísticas y sociales y una condición más antropológica en general, la imagen nueva en su procedimiento metafórico y metomímico (o sea como transferencia del significado o como una convergencia entre la parte y el todo), ha encontrado en la historia del arte su medio natural. La trama de la nueva producción artística está atravesada por una cuota de subjetividad que no se entiende como un síntoma autobiográfico y privado, sino como una respuesta del arte a motivos individuales, purificados con el uso de un lenguaje responsable y controlado. El lenguaje no es jamás la manifestación de una condición totalmente subjetiva, sino, el medio atento e irónico para construir organismos autónomos de una visión que encuentre dentro de sí el placer de la propia presencia y las razones de la propia persistencia.

Persistencia y emergencia son las características de la nueva imagen entendidas como la posibilidad,

El nuevo arte se nutre en los depósitos de una reserva continua e inagotable, donde lo abstracto y lo figurativo, la tradición y la vanguardia viven cruzándose en multiples encuentros. El arte de los años 60 operaba con la presentación de materiales reales, cual imagen de energía y referencia con la naturaleza. El de los años 70, sumando presentación y representación como cruce entre la naturaleza y cultura. za y cultura. Ahora, el arte escogió defini-tivamente el ámbito de la representación, rechazando la referencia concreta a datos reales, o sustituyendo a la naturaleza de los materiales, directamente introducido en la escena del arte, el artificio de materiales extrictamente pictóricos. La reducción física de la obra, el orientarse hacia instrumentos, más ligados a la tradición del arte, nacen de una emergencia his-tórica que no permite hacerse ilusiones acerca de la capacidad expansiva fuera del marco de su específica condición de la creatividad artística. La fuerza mística del arte pierde voluntariamen-te su propia tensión monolítica a favor de una imagen intensa y al mismo tiempo desconcentrada, resbaladiza a través de la superficie del estilo y de los verdaderos lenguajes recuperados.

El arte nuevo recupera la ambivalencia del juego poético, según la definición de Martin Heidegger: la poesía tiene el aspecto de un juego, pero no lo es. El juego, en cambio, reúne a los hombres, de manera que cada uno es olvidado.

Achille Bonito Oliva Entrevista con Francisco Brugnoli

La fortuna crítica de la transvanguardia en las Américas.

En Nueva York, busqué en bibliotecas como fue la recepción critica que hubo de ellos como artistas en América en específico en Estados Unidos y más particularmente en Nueva York. La recepción en Chile de esta tendencia tuvo ribetes distintos. Francisco Brugnoli, Director del Museo de Arte Contemporáneo de Santiago, profesor de la Universidad de Chile, fue testigo de los primeros acercamientos de artistas y críticos a la Transvanguardia italiana en Chile. El testimonio del Profesor Brugnoli es y ha sido determinante en la confección de este trabajo de investigación. A continuación, presento una transcripción de la entrevista realizada el 20 de Octubre del 2015.

Francisco Brugnoli cuenta que Nueva York es muy importante porque es el foco de difusión de las tendencias contemporáneas también en latinoamérica. En el año 77 Brugnoli recuerda que el profesor y artista Gonzalo Díaz estaba en esa ciudad y se paseaba por las galerías pequeñas. En ellas encuentra una temática común, cuadros con la misma temática pintado de manera "primitiva". Al volver a Chile comenta esto en un grupo de trabajo, sus experiencias serán muy importantes ya que Díaz será el maestro de una generación de artistas que se expresarán por medio de la pintura.

En el año 80, él estaba en Italia. Cuando vuelve en el año 82, no alcanza a ver la exposición "Zapateo Americano" en Galería Sur, de Samy Benmayor y Jorge Tacla. Al ver fotos de la exposición, él se da cuenta que "esto" va a entrar muy fuerte en el campo del arte. Samy Benmayor hace su tesina basada en los postulados de Bonito Oliva y se convierte en el texto de lectura más importante entre los estudiantes de arte. Esto no ocurre de esta forma en EEUU.

En el año 83 Carlos Leppe y Gonzalo Díaz, organizan una muestra llamada "Los hijos de la dicha" también en Galería Sur, pero en el local grande. Acá Brugnoli hace un discurso sobre el desmantelamiento de la Escuela de Bellas Artes, y sobretodo por lo que se veía ahí, una pintura alejada de la tradición, algo que se relacionaba mucho con la gestualidad y más a lo "escolar" y él les pregunta a ellos el por qué no existe capacidad reflexiva. Un alumno de teoría, quién luego crearía la revista Leopardo, comenta "¿qué quiere que hagamos? Acá en la escuela se enseña sólo pintura, escultura y grabado. No se lee ningún texto de los teóricos que circulaban afuera" (Nelly Richard, por ejemplo) Brugnoli comenta: La Escena de Avanzada trabajaba con elementos tomados de una memoria discontinua e intermitente.

Cuando Brugnoli vuelve a la escuela de arte, ya que en los años de la exposición estaba exonerado, no existen textos de los años 80, sólo enciclopedias de arte básicas. Él entra a hacer clases de historia del arte, y el director de teoríaa se había ganado un fondo, y fue a comprar por cajones libros del año 80 en adelante.

La editorial Kairos con la postmodernidad de Hal Foster, no habían tampoco textos sobre teoríaa de fotografía. Sus primeros alumnos no sabían escribir "el pensamiento se hace de la escritura, lo otro es ensoñación"

Aterriza en la U. Chile sobre este territorio desolado y deprimido, ya que afuera de la Universidad están pasando muchas cosas. En el año 84,los estudiantes de la Chile lo invitan a hacer un taller relacionado a un taller que tuvo en la UC "Arte y Ciudad". Él no puede hacerlo ya que éstos no tienen información, por lo que hizo un seminario para que pudieran conocer a los teóricos de los 60. No existían territorios comunes estas cosas se instalan y desaparecen, era un territorio desolado.

Estos artistas (de la U.Chile) deprimidos y reprimidos por clases exclusivamente académicas encuentran que sus propias cotidianeidades son fundamentales. La biografía aparece en la pintura en formato tipo cómics. "Enemigo público Nº1" es una exposición basada en el cómic.

¿Cómo se desarrolla esto? Benmayor hace un texto que es una verdadera diatriba contra los textos críticos del llamado conceptualismo, donde habla sobre Nelly Richard, liberarse del "rollo", lo que resulta homólogo a Bonito Oliva. Bonito Oliva se queja del arte povera, que dice que es un arte moralista y que por fin el arte se libera del moralismo, de su mirada sobre la producción y los métodos técnicos.

Frente a esto, Brugnoli comenta: Todos quienes estábamos aquí, de alguna manera nos dimos cuenta: nuestro discurso tenia que volverse màs hermético, no se trataba de no decir las cosas, pero el lenguaje debia mutar... Fue una accion de repliegue, de encerrarse en si mismos para lograr sobrevivir.

"Yo valgo por lo que yo puedo hacer" en términos de liberación personal, lo que le parece bien, pero sin embargo es peligroso pues puede dar cabida a un hedonismo sin control. "La autosatisfacción es masturbatoria" – frente a una escena sociocultural tremenda en Chile. En estos años (ochentas) comienza la gran crisis económica del gobierno de Pinochet y la salida a la crisis económica es la "violencia del consumismo". La crisis económica, incluso debe pensarse si no fue buscada a propósito, porque terminó de destruir toda la productividad nacional e industrial y Chile se declara un país de servicio y circulación de bienes. Las tarjetas de crédito se desarrollan a una velocidad tremenda, etc. Y qué es lo que es el consumo sino una forma de hedonismo. El gran placer de la sociedad chilena es comprar para después tener ese "orgasmo" de botar. Brugnoli piensa: Alguien debería medir los niveles de basura de este país, y cuánto de esa basura es ropa. Ejemplifica con el incendio de Valparaíso la cantidad de ropa que se juntó y que finalmente nadie recogió, ya sea porque era demasiada o porque incluso los damnificados preferían comprar nueva.

En medio de este consumo, aparece esto, y que para algunos fue una sorpresa, sin embargo, él piensa que Tacla y Benmayor sabían muy bien lo que hacían. La exposición de la Transvanguardia Italiana en el Guggenheim (probablemente en el 81) con Bonito Oliva, llevaron al gran grupo de artistas y nadie esperó lo que pasaría. Se vendieron obras a precios descomunales.

Nacen a raíz de esto las galerías de Arte en Chile (Galería Patricia Ready, etc.), el arte conceptual no es bien valorado, sin embargo la neopintura comienza a tener una gran importancia.

La influencia italiana en Chile es muy importante, acá la construcción de obra es autocomplaciente, lo que recoge Bonito Oliva en su viaje por Italia es la actividad de pintores que viven aislados y no toman en cuenta las tendencias contemporáneas y que pintan la pequeña historia de su pueblo, lo que sueñan, y eso es un poco lo que comienza a suceder en Chile.

También esto pasa por un tema político. El conceptualismo tenía un perfil político, al respecto, Juan Downey dice: "esto nunca fue arte conceptual, esto es arte político".

Por lo que este arte carecía de compromisos, era otra historia.

Mencioné que tanto en Italia, EEUU y Chile, en una época más bien conservadora se está dando un escenario político similar que sustenta este tipo de manifestaciones.

Y aunque en Italia el Arte Povera era un éxito, sin embargo, Bonito Oliva arrasa con su transvanguardia. En una entrevista (actual) comenta "la transvanguardia soy yo".

En la actualidad en Chile, por ejemplo en el caso de Leyton esto cambia, él se sale de la pintura y comienza a intervenir objetos. Los que se conservan más "tradicionales" a esta corriente es Pinto D'Aguiar, Benmayor y Tacla. Ellos miran como referentes a los neoexpresionistas italianos, a excepción de Tacla quien mira más a los neoexpresionistas alemanes.

Pregunté sobre estos artistas y si han tenido acceso a los debates que se mantenían en los años ochenta en las revistas como ArtForum.

Brugnoli responde que no. Artforum en Chile se manejaba de manera muy restringida en Chile, por ejemplo, Nelly Richard tenía acceso a ella. Pero las revistas americanas se recuperan solo una vez caída la dictadura en las bibliotecas de escuelas.

Pero en el caso de Samy Benmayor quien si tuvo acceso a los textos de Bonito Oliva, era alumno de Gonzalo Díaz, quien estuvo en Italia a principios de los años ochenta, y la transvanguardia en esa época no estaba muy a la vista.

Díaz se encierra mucho a trabajar, por lo que no piensa que haya tenido acceso a la información. Él trabaja influenciado por Francisco Smythe, y la chica del Klenzo, que realiza al volver a Chile, tiene mucha relación con la gráfica de Smythe.

Los artistas chilenos (en el país) estaban muy escondidos. Smythe también estaba escondido, Brugnoli lo vincula con Jorge Arévalo y se comienza a meter más en la escena italiana. Brugnoli fue un gran promotor de mostrarle a los artistas lo que pasaba afuera.

Gonzalo Díaz fue un gran promotor de la escena italiana pero al mismo tiempo un gran desprestigiador de ella. Él hace una muestra en el MNBA, muy asociada a Francis Bacon, pero en la obra él hace un catálogo muy fundamental en el que habla de la potencia reflexiva de la pintura, que es una especie de sátira estos otros jóvenes que dicen que la pintura no debía pensarse tanto. El debate crítico que se forma en EEUU en la revista October con Rosalyn Krauss, quién se había retirado de ArtForum, pero seguía muy atenta a lo que pasaba en dicha revista. Ellos llaman a artistas, poetas, como René Ricart y ellos son quienes comienzan a escribir sobre los italianos, Schnabel, etc.

Hal Foster, recoge todo esto y organiza finalmente lo que pasaba.

Existen dos frentes: Uno que indica que la pintura ha muerto y son los medios tecnológicos los que deben subsistir, y por otro lado, estas figuras que hablan sobre la pintura (y luego desaparecen de la historiografía actual, solo se ven en esta época) y se refieren a la pintura de Schnabel, a Chía lo mencionan como "the last hero", y están también muy relacionadas a Warhol.

En una segunda etapa después de instaurada la transvanguardia, Warhol instala en el arte como lo Pop Norteamericano, que es la fisura sarcástica sobre el consumo. Cuando Oldenburg dice "Si al pueblo norteamericano le gustan las salchichas, démole salchichas de dos metros", es algo violentoe irónico.

Ese sarcasmo llegó a Chile en una generación después, los primeros que tienen relación con esto, es el llamado "Enemigo Público Número Uno" (Roberto Di Girolamo, etc.), y después vienen bastante cosas irónicas también en una exposición llamada "Delicatessen" que organizó Pablo Rivera en el centro de extensión de la UC, que marca el fin de la transvanguardia pero el comienzo de el neoconceptualismo y el eje de una pintura terriblemente sarcástica y cruel. Muy juguetón, pero a la vez muy "pesado".

Ughette menciona a Thomas Lawson, quién "critica" al grupo cerrado October, que eran los "puritanos" del arte contemporáneo neoyorkino y se cierran completamente a otro medio de manifestación y esto no debe ser. Si la pintura ha muerto, ellos son los que deben dar cuenta de ello. Ahí aparece él con su pintura y también Daniel Buren.

En el año 81 se habla de "The end of painting", tema central en la tesis. En este contexto, se habla de Clemente y Cucchi no como transavanguardistas sino que se les incorpora en esta mezcla de Schnabel, y se etiquetan como neoexpresionistas.

Brugnolli menciona respecto a esto que acá se le llamó neopintura, y que el neoexpresionismo propiamente tal no existió en Italia.

Existen situaciones distintas entre EEUU y Chile, pero de cualquier forma se presenta a la pintura como un tema radical y como reaccionaria, en un intento de volver a centrar su gusto en la burguesía, del que luego se aprovecha el mercado. La gran diferencia es que, por la misma situación política, no había opción de tener acceso a los textos que hablaban de postmodernidad, es algo que acá en Chile se crea como algo espontáneo.

Gonzalo Díaz no ve a Cucchi, pero si lo hace Tacla y Benmayor, por lo que llaman a su exposición "Zapateo Americano".

En vista de lo que está sucediendo en el año 83 con estos "Hijos de la dicha" Díaz y Leppe. Brugnoli convoca a una reunión a Nelly Richard, Leppe, Pablo Oyarzún, Eugenio Dittborn, para hacer una muestra que sobrepasara el discurso, el "laboratorio de la crítica", hasta el momento. El crítico tomaba a un artista y era el fundador, todo era fundación. Y que fuera una muestra de textos críticos, sin su sujeto, con fundamento con una posición critica y un grupo de artistas. Esta exposición se llamó "Fuera de Serie" y se invita a un artista alumno de Vilches de la Católica, Arturo Duclos. Es la muestra más importante del periodo y también la clausura. Brugnoli en esta exposición hace una instalación que habla sobre el "placer de pintar".

Hay otra exposición notable de chilenos en el extranjero que se hizo en Berlín, que fue "Cirugía Plástica" en el año 89. Se juntan en ella un periodo de varias transiciones. Hay una obra de Elías Freifeld, quien presenta un trabajo performático pictórico pero al mismo tiempo implica una mirada a una escena política del conceptualismo.

Otra exposición es Historias Recuperadas, Zimmerli Art Museum, New Jersey, Estados Unidos, pero es mucho más consistente "Cirugía Plástica".

Brugnoli comenta que le llama la atención que cuando lo llaman para hacer "Cirugía Plástica", los alemanes tenían toda la información sobre los artistas chilenos de la época.

# Bibliografia

### A. Bibliografia sulla Transavanguardia in Europa e negli Stati Uniti

#### a. Monografie

- R. Barilli, La ripetizione differente, Milano, Studio Marconi, 1974
- L. Alloway, *Topics in American Art Since 1945*, New York, New York Graphic Society, 1975
- A. Bonito Oliva, *L'ideologia del traditore, arte, maniera e manierismo*, Milano, Feltrinelli, 1976
- W. Benjamin, Angelus Novus. Saggi e frammenti, Torino, Einaudi, 1976
- W. Benjamin, Lettere 1913-1940, Torino, Einaudi, 1978
- R. Barilli, Informale Oggetto Comportamento, Milano, Fetrinelli, 1978
- M. Calvesi, Avanguardia di Massa, Milano, Feltrinelli, 1978
- B. Rose, American Painting: the Eighties, New York, Thorney-Sideney Press, 1979
- A. Bonito Oliva, *The italian Transavangarde*, *La Transavanguardia italiana*, Milano, Politi, 1980
- A. Bonito Oliva, *Il sogno dell'arte: Avanguardia e Transavanguardia*, Milano, Spirali, 1981
- A. Bonito Oliva, Manuale di Volo, dal mito greco all'arte moderna, dalle Avanguardie Storiche alla Transavanguardia, Milano, Feltrinelli, 1982
- A. Bonito Oliva, Transavantgarde International, Milano, Politi, 1982
- D. Ashton, American Art Since 1945, Oxford, Oxford University Press, 1983
- E.H. Gombrich, A. Warburg, *Una biografia intellettuale*, Milano, Feltrinelli, 1983
- H. Foster, Recordings Art, Spectacle, Cultural Politics, Washington, Bay Press, 1985

- R. Barilli, *Il ciclo del postmoderno: la ricerca artistica negli anni '80*, Milano, Feltrinelli, 1987
- Ch. Harrison e P. Wood (a cura di), *Art in Theory 1990-1990. An Anthology of changing Ideas*, Oxford, Blackwell Publishers, 1992
- R. Morgan, The End of the Art World, New York, Allworth Press, 1998
- I. Sandler, Art of the Postmdern Era: From the Late 1960s To the Early 1990s, Colorado, Westview Press, 1998
- R. Barilli, *Gli anni della citazione La transavanguardia*, in *La Citazione: arte in Italia negli anni '70 e '80*, Milano, Mazzotta, 1998
- R. Barilli, L'arte contemporanea: da Cézanne alle ultime tendenze, Milano, Feltrinelli, 2000
- A. Bonito Oliva, *Transavanguardia*, Firenze, Giunti Gruppo Editoriale, 2002
- F. Poli, *Arte contemporanea. Le ricerche internazionali dalla fine degli anni '50 a oggi*, Milano, Electa, 2003
- B. Pasquinelli, *Il gesto e l'espressione*, Milano, Electa, 2005
- R. Barilli, *Prima e dopo il 2000*, Milano, Feltrinelli, 2006
- H. Foster, *Il ritorno del reale, l'avanguardia alla fine del novecento*, Milano, Postmedia, 2006
- S. Zuffi, La Storia dell'Arte. Vol. 18. L'Arte Contemporanea, Milano, Electa, 2006
- A.C. Danto, *L'arte contemporanea e il confine della storia* (1992), Milano, Bruno Mondadori, 2008
- A.C. Danto, La trasfigurazione del banale. Una filosofia dell'arte (1981), Roma-Bari, Laterza, 2008
- A.C Danto, Dopo la fine dell'arte (1997), Roma-Bari, Laterza, 2008
- F. Belloni, *La Mano Decapitata. Transavanguardia tra disegno e citazione*, Milano, Mondadori Electa, 2008

AA.VV, Gian Enzo Sperone. Torino-Roma-New York. 35 anni di mostre tra Europa e America, Cinisello Balsamo, Milano, Silvana Editoriale, 2009

B G. Guercio-A. Mattirolo, *Il confine evanescente. Arte Italiana 1960-2010*, Milano, Electa, 2010

K. Marx, F. Engels, *L'ideologia tedesca*, Milano, Bompiani, 2011 AA.VV *Contemporanea*, *Arte dal 1950 a oggi*, Milano, Mondadori, 2012

A. Del Puppo, L'arte contemporanea. Il secondo novecento, Torino, Einaudi, 2013

H. Foster, R. Krauss, Y.-A. Bois, B. H.D. Buchloh, D. Joselit, *Arte dal 1900.Modernismo, Antimodernismo, Postmodernismo*, seconda edizione italiana a cura di E. Grazioli, Bologna, Zanichelli, 2013

H.Foster, L'antiestetica. Saggi sulla cultura postmoderna, Milano, Postmedia Book, 2014

M. Perniola, L'arte espansa, Torino, Einaudi, 2015

### b. Articoli su quotidiani, periodici

A. Bonito Oliva, *La Trans-avanguardia italiana*, "Flash Art", 92-93, Ottobre –Novembre, 1979, pp.17-20

A. Bonito Oliva, *Il Tragico e il Comico*, "Flash Art", 94-95, Gennaio - Febbraio 1980, p.111

A. Bonito Oliva, *The Bewildered Image*, "Flash Art", 96-97, Aprile 1980, p. 32-41

K. Larson, *Bad Boys at Large! The Three C's Take on New York*, "The Village Voice", 17 - 23 Settembre 1980, pp. 35-37

K. Larson, And Four is Movement, "The Village Voice", Ottobre 15-21, 1980, p. 103

C. Owens, *The Allegorical Impulse: Towards a Theory of Postmodernism*, "October", 12, Primavera 1980, pp. 67-87

D. Crimp, *The End of Painting*, "October", 16, *Art World Follies*, primavera 1981, MIT Press, pp.69-86

- R. Flood, New York: Enzo Cucchi, Sperone-Westwater-Fischer Gallery e Lightning, P.S. 1, "Artforum", Maggio 1981, pp.69-70
- E. de Ak, A Chameleon in a State of Grace, "Artforum", Febbraio 1981, pp. 36-41
- B. Buchloh, Figures of Authority, Ciphers of Regression: Notes on the Return of Representation in European Painting, "October", 16, Art World Follies, Primavera 1981, pp. 39-68
- J. Perrone, Boy Do I love Art of War, "Arts Magazine", Vol. LVI, Settembre 1981, pp 72-75
- R. Krauss, Art Attacks! Heavy Volley at Aesthetic Folly, "Soho Weekly News", 29 Settembre 1981
- T. Lawson, Last Exit Painting, "Artforum", Volume XX, 2, Ottobre, pp. 40 47
- R. Ricard, The Radiant Child, "Artforum", Volume XX, 4, Dicembre, 1981, pp. 35-45
- G. Glueck, Art: At the Guggenheim, 7 Italian Shows in One, "The New York Times", 2 Aprile 1982, p.75
- B.Buchloh, *Allegorical Procedures, Appropiation and Montage in Contemporary Arts*, "Artforum", vol. XXI, 1, 1982, pp. 46 52
- G.C. Argan, Avanguardia Transavanguardia, "Iterarte", 8 Giugno 1982, p.24
- I. Panicelli, *Italian Art Now: An American Perspective*, "Artforum", Vol. XX, 10, Giugno 1982, p.83
- K. Larson, Pressure Points, "New York Magazine", 28 Giugno 1982, pp.58-59
- N. Frackman, R. Kaufamnn, *Documenta 7: The Dialogue and a few Asides*, "Arts Magazine", Ottobre 1982, pp. 91-98
- Jeanne Silverthore, *The Pressure To Paint: Review*, "Artforum", Ottobre 1982, p. 87
- H. Foster, *The Expressive Fallacy*, "Arts Magazine", Gennaio 1983, pp.80-83 e 137
- R. Hughes, *Symbolist with Roller Skates*, "Times Magazine", 22 Aprile, 1985 Consultato all'indirizzo: http://content.time.com/time/magazine/article/0,9171,966890,00.html
- D. Paparoni, *Collaborations, Basquiat, Clemente, Warhol,* "Tema Celeste",7 novembre 1985, pp. 20-23

- G. Greene, Galloping Consumption, "New York Magazine", 14 Aprile 1986, pp.97-98
- T. Crow, Art Criticism in the Age of the Incommesurate Values, on the Thirthieth Anniversary of "Artforum" (1992), in T. Crow, Modern Art in the Common Culture, Yale University Press, New Haven 1999, p.89

#### c. Cataloghi:

- A. Bonito Oliva (a cura di), *E. Cucchi, S. Chia, Tre o quattro artisti Sacchi* (catalogo della mostra, Modena, Galleria Emilio Mazzoli), Modena, Emilio Mazzoli, 1978
- A. Bonito Oliva (a cura di), *Opere fatte ad arte XIII Rassegna internazionale d'arte*, (catalogo della mostra, Acireale, Palazzo di città, 4 Novembre 1979 15 Dicembre 1979), Firenze, Centro Di, 1979
- A. Bonito Oliva, M. Jochimsen, W. Max Faust, *Die enthauptete Hand 100 Zeichnungen aus Italien*, (catalogo della mostra, Bonner Kunstverein, Städtische Galerie Wolfsburg, Groninger Museum, 1980) Bonner, Selbstverlag Bonn u.a., 1980
- A. Bonito Oliva, H. *Szeemann, L'arte degli anni settanta /Aperto '80, in La Biennale Arti visive '80. Catalogo generale* (catalogo della mostra, XXXIX Biennale di Venezia, Venezia, 1980), redazione a cura di G. Dogliani con T. Ricasoli, introduz. di G. Galasso, Venezia, Electa-Edizioni La Biennale di Venezia, 1980
- C. Joaquimides (a cura di), *A new Spirit in Painting*, (catalogo della mostra, Londra, Royal Academy of Arts, 2 Aprile 1982 20 Giugno 1982), Londra, Artworks Literature, 1981
- D. Waldman (a cura di), *Italian Art Now. An American Perspective* (catalogo della mostra, New York, Guggheneim Museum, 2 Aprile 20 Giugno 1982), New York, The Solomon R. Guggenheim Foundation, 1982
- A. Bonito Oliva (a cura di), *Avanguardia/Transavanguardia 68/77* (catalogo della mostra, Roma, Mura Aureliane, Aprile Luglio 1982), Milano, Electa, 1982
- A. Bonito Oliva, (a cura di), *Transavanguardia Italia/America* (catalogo della mostra, Modena, Galleria Civica, 21 Marzo 2 Maggio 1982), Modena, Cooptip, 1982
- D. Cortez (a cura di), *The Pressure To Paint*, (catalogo della mostra, New York, Marlborough Gallery, 4 Giugno 9 Luglio 1982), New York, Marlborough Gallery, 1982
- C. van Bruggen, G. Celant e J. Gachnang, G. Storck (a cura di), *Documenta 7, (*catalogo della mostra, Kassel, Museum Fridericianum, 19 giugno 28 settembre 1982), Kassel, Druck Verlag GmbH, 1982

- C. Joaquimides (a cura di), *Zeitgeist: International Art Exhibition*, (catalogo della mostra, Berlino, Martin Gropius Building, 1982), Londra, Weindenfeld Nicolson Illustrated, 1983
- G.G. Kirshner, S. Ghez, (a cura di), *Contemporary Italian Masters*, (catalogo della mostra, Chicago, The Chicago Public Library Cultural Center, 30 giugno-8 settembre 1984), Chicago, The Chicago Public Library Cultural Center, 1984
- H.T. Day (a cura di), *New Art of Italy: Chia, Clemente, Cucchi, Paladino*, (catalogo della mostra, Omaha, Joslyn Art Museum, 22 Novembre 1985 12 Gennaio 1986), Omaha, Joslyn Art Museum, 1985
- R. Barilli, F. Irace, F. Alinovi (a cura di), *Una generazione postmoderna: i nuovi-nuovi, la postarchitettura, la performance vestita*, Milano, Mazzotta, 1983 [ripr. In R. Barilli, *Il ciclo del postmoderno. La ricerca artistica negli anni '80*, Feltrinelli, Milano, 1987)
- I. Gianelli (a cura di), *Transavanguardia*, (catalogo della mostra, Torino, Castello di Rivoli, Museo d'arte contemporanea, 13 Novembre 2002 23 Marzo 2003), Milano, Skira, 2002
- E. Juncosa (a cura di), *Warhol, Basquiat, Clemente: Obras en colaboración*, (catalogo della mostra, Madrid, Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía, 5 Febbraio 2002 24 Aprile 2002), Madrid, Aldeasa, 2002
- A. Bonito Oliva (a cura di), *Transavanguardia: opere dalla Collezione Grassi*, (catalogo della mostra, Nuoro, MAN Museo d'Arte Provincia di Nuoro, 13 Luglio 2006 7 Settembre 2006), Nuoro, Edizioni MAN, 2006
- M. Meneguzzo et al. (a cura di), *Gli anni ottanta: il trionfo della pittura da Schifano a Basquiat* (catalogo della mostra, Monza, 17 ottobre 2009 14 febbraio 2010), Milano, Cinisello Balsamo, Silvana Editore Spa, 2009
- L. Cherubini, *Cronostoria*, in A. Bonito Oliva (a cura di) *La Transavanguardia italiana* (Catalogo della mostra, Milano, Palazzo Reale, 24 novembre 2011- 4 marzo 2012), Milano, Skira, 2011, pp. 331 333
- S. Chiodi, *Nostalgia di niente*, in A. Bonito Oliva (a cura di), *La Transavanguardia italiana* (catalogo della mostra, Milano, Palazzo Reale, 24 Novembre 2011 4 Marzo 2012), Milano, Skira, 2011, pp. 47-54

### B. Bibliografia sulla pittura in Cile

### a. Monografie

#### Libri

- R. Zurita, Arteparaíso, Santiago de Chile, Editores Asociados, 1982
- R. Zurita, *Literatura, lenguaje y sociedad (1973-1983)*, Santiago de Chile, CENECA, 1983
- P. Meller, Un *siglo de economía política chilena* (1890-1990), Santiago de Chile, Editorial Andrés Bello,, 1986
- N. Richard, *Márgenes e Instituciones, Arte en Chile desde 1973*, Santiago de Chile, Editorial Metales pesados, 1990
- L. Ulibarri, *Nuevos Márgenes, Espacios y Lenguajes de espresión y democratización en Chile*, Santiago de Chile, Ediciones UC, 1990
- E. Saul, *Artes Visuales, 20 años 1970-1990*, Santiago de Chile, Ministerio de Educación, Dpto. de Planes y Programas Culturales, División de Cultura, 1991
- A. Garretón, S. Sosnwski, B. Subercaseaux, *Cultura, autoritarismo y redemocratización en Chile*, Santiago de Chile, Fondo de Cultura Económica, 1993
- K. Honnef, Arte Contemporáneo, Germania, Benedit Taschen, 1993
- N. Richard, *La Insubordinación de los signos*, Santiago de Chile, Editoriale Cuarto Propio, 1994
- N. Richard, En torno a las diferencias. Cultura, Autoritarismo y redemocratización en Chile, Manuel Antonio Garretón, Santiago de Chile, Fondo de Cultura Económica, 1994
- A. Appadurai, *Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization*, Minneapolis, University of Minnesota Press, 1996
- M. Ivelic, G. Galaz, *Chile Arte Actual*, Valparaíso, Ediciones Universitarias de Valparaíso, Universidad Católica de Valparaíso, 1998
- P. Oyarzún, *Arte en Chile de veinte, treinta años: 1968-1988*, Los Ensayistas, Georgia. Series of Hispanic Thought, Giorigia, U.S.A., 1998

- R. Bindis, Pintura chilena doscientos años, Santiago de Chile, Origo Ediciones, 2006
- S. Rojas, El arte agotado, Santiago de Chile, Sangria Editora, 2012

#### Tesi di laurea

- B. Maturana, De mi pintura, Santiago de Chile, Universidad de Chile, 1979
- S. Benmayor, *La pintura del Renacimiento o el Renacimiento de la pintura*, Santiago de Chile, Universidad de Chile, 1982

### b. Articoli in giornali e periodici

- M.E. Brito, Cuando el arte cae del cielo, "Apsi", Agosto 1981
- L. D'Albuquerque, *El desorden con pasión*, Intervista a Sammy Benmayor, "El Mercurio", maggio 1983, p.78
- M.E. Meza, Bororo, el jugador del gesto, "Ercilla", dicembre 1984, pp. 35-37
- W. Sommer, Neoexpresionismo, super estrella del arte actual, "El Mercurio", maggio 1984
- E. Saúl, *Pintar los tiempos que corren*, Intervista a Benmayor, "Cauce", settembre 1984, pp. 49-48
- F. Brugnoli, Los más jóvenes en las escuelas de arte, "APECH", 1985, p.27
- A. Foxley, Viva el desorden, "Hoy", settembre 1985
- C. Larraín, *Bororo: Un Cósmico juguetón cuya fuente es lo rupestre*, "El Mercurio", settembre 1985
- S. Quintana, *Mi obra no es ninguna broma*, Intervista a Benmayor, "El Mercurio", dicembre 1985
- F. Aninat, Desdibujo lucha contra los prejuicios, "Qué Pasa", 1986, pp. 42-43
- C. Ortúzar, Intervista a Bororo: Mi Pintura tiene que Ser como Es, "El Mercurio", maggio

- A. Maack, Benmayor, un arte lleno de todo, "El Sur de Concepción", giugno 1986, s.p
- R. Bindis, La nueva expresividad artística, "La Tercera", agosto 1986, s.p.
- W. Sommer, Tres pintores y la transvanguardia, El Mercurio, agosto 1986, s.p.
- M.E. Meza, El desenfado de la pureza, "Ercilla", agosto 1986, s.p.
- G. Romero, *Pintar con la ingenuidad de un niño: Samy Benmayor*, "Vanidades", settembre 1986, s.p
- A. Larraín, ¿Encasillable?, "Qué Pasa" 1987, s.p.
- A. Sabater, Sin modestia alguna, Intervista a Bororo, "El Mercurio", gennaio 1987, s.p.
- L. Ulibarri, *Talleres 619 de calle Monjitas: Un sonido de quena suave para una colmena diurna repleta de artistas*, "La Época", maggio 1987, s.p
- M.E. Meza, *Tres miradas para Chile*, "Ercilla", ottobre 1987, p.52
- L. Ulibarri, *Bororo: "Hay gente que considera que mis cuadros son mamarrachos"*, "La Segunda", ottobre 1987, p.34
- W. Sommer, *Tres jóvenes pintores y un notable grabador*", "El Mercurio", ottobre 1987; pp. 50-51
- P. Dominguez, Bororo: Una cazuela con humor, ternura y talento, "Carola", 2 Noviembre 1987, s.p.
- L. De la Vega, *Radiografia del arte actual*, "El Mercurio", dicembre 1987, p. 80-82
- C. Díaz, *La obsesión por la pintura*, "Análisis", 30 novembre al 6 dicembre 1987, pp., 52-53
- E. Carrasco, Los colores de un viaje al país del hot-dog, "La Epoca", febbraio 1989, p.37
- E. Jiménez, *Cuando la sociedad es arte*, "La Revista del Mundo", Nº 104, marzo 1989, p. 30
- A. Maack, Bororo: comencé con la mancha, "El Sur de Concepción", maggio 1989, s.p.
- L. Ulibarri, Con Samy Benmayor, pintor, "La Epoca", luglio 1989, pp. 20-22

- E. Avendaño, El Recreo, "La Tercera", agosto 1989, s.p.
- M. Abell Soffia, Con el espíritu de la pintura, "El Mercurio", agosto 1989, s.p.
- C. Donoso, Sammy Benmayor, "Mundo" Nº 83, ottobre 1989, s.p.
- N. Ossa, La insólita Bienal en Valparaíso, "La Nación", novembre 1989, s.p.
- A. Maack, El Embrujo de pintar, "El Sur de Concepción", dicembre 1991, s.p.
- V. Rojas, Calculadora y pincel, "Qué Pasa", luglio 1992, s.p.
- A. Bostelman, *Lo pasó bomba*, Intervista a Sammy Benmayor, "Las Últimas Noticias", agosto 1992, s.p
- P. Escobar, Benmayor, el Hombre de la mancha, "Caras", settembre 1992, s.p.
- S. Castro, La Generación del '80 más allá de Benmayor y Bororo, "La Tercera", maggio 1993, s.p
- A. Riesco, Pintura Joven, 10 años después, "La Nación", settembre 1993
- R. Bindis, Bororo hedonista del color, "La Tercera", giugno 1995
- C. Hidalgo, La Pintura está en alza, "El Mercurio", novembre 1995
- S. Benmayor, La Alegría de Existir y de Pintar, "El Mercurio", novembre 1996
- W. Sommer, La generación del '80 en Talca, "El Centro", 25 novembre 1999

### b. Cataloghi

#### Anonimi

CEDLA, Centro de Enseñanza de la Arquitectura, Santiago, 1979

Nuevas tendencias, Centro de Enseñanza de la Arqutectura, Santiago, 1979

Pintura Joven, Museo de Arte Contemporáneo, 14 giugno 1984

Aquellos años 80, Santiago, Museo Nacional de Bellas Artes, 1989

#### Con curatela

- M. Ivelic, Promoción de los '80, Santiago de Chile, Sala BHC, 1981
- M. Ivelic, Encuentro Arte/Industria, Santiago de Chile, Museo Nacional de Bellas Artes, 1981
- G. Galaz, Pintura de la Pintura, Santiago de Chile, Galería Época, 1994
- S. Benmayor, Cabeza Partida, Santiago de Chile, Galería Plástica 3, 1986
- M. Ivelic, *Artes Visuales: Una mirada crítica*, in M. Ivelic (a cura di), *Chile Vive*, Madrid, 1987
- R. Zurita, La Odisea, Santiago de Chile, Galleria Época, luglio 1988
- O. Gatica, Samy Benmayor, trabajos recientes, Santiago de Chile, Galleria Época, agosto 1992
- C. Herrera, *Introducción al gesto*, Santiago de Chile, Galleria Posada El Corregidor, aprile 1997